
 



 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  



  



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

MUJERES,  
ARTE Y PODER 

 
 
 

 
EL PAPEL DE LA MUJER  

 
EN LA  

 
TRANSFORMACIÓN DE LA LITERATURA Y LAS ARTES 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 
 
 
 
 
 

 

MUJERES,  
ARTE Y PODER 

 
 

EL PAPEL DE LA MUJER 

EN LA  

TRANSFORMACIÓN DE LA LITERATURA Y LAS ARTES 

 
 
 
 
 
 

 



 
MUJERES, ARTE Y PODER 
 
EL PAPEL DE LA MUJER EN LA  
TRANSFORMACIÓN DE LA 
LITERATURA Y LAS ARTES 

 
 

 
 
COMITÉ CIENTÍFICO: 
Ana Aranda Bernal 
 Universidad Pablo Olavide de Sevilla 
Mercedes Arriaga Flórez 

Universidad de Sevilla 
Isabel Clúa Ginés 

Universidad de Sevilla 
María Elena Díez Jorge 

Universidad de Granada  
Gloria Espinosa Spínola 

Universidad de Almería 
Pura Fernández Rodríguez 

Centro de Ciencias Humanas y Sociales del CSIC (Madrid) 
Concha Lomba Serrano 
 Universidad de Zaragoza 
Yolanda Victoria Olmedo Sánchez 

Universidad de Córdoba 
 

Colaboración Científica:  
Proyecto de Investigación I+D 
Las artistas en España, 1804-1939 (HAR2017-84399-P) 
Ministerio de Economía y Competitividad. 
Universidad de Zaragoza. 
 
EDITORAS ACADÉMICAS:  
Ana Aranda Bernal. 
Mercedes Comellas Aguirrezábal. 
Magdalena Illán Martín. 
 
AGRADECIMIENTOS: 
Antonio J. Santos Márquez. Custodio Velasco Mesa. 
Juan Miguel Illán Calado. 
 
EDITA: 
Excmo. Ayuntamiento de Sevilla.  
Dirección General de Igualdad y Cooperación. 
Área de Igualdad, Juventud y Relaciones con la Comunidad Universitaria. 
Servicio de la Mujer, 2019. 
 
 
EQUIPO TÉCNICO:  
© Excmo. Ayuntamiento de Sevilla, 2019. 
© Autoras y Autores de los textos correspondientes, 2019. 
 
DISEÑO Y MAQUETACIÓN:  
Servicio de la Mujer.  
 
Fotografía de portada: Romaine Brooks, Autorretrato, 1923.  
Smithsonian American Art Museum, Washington D.C. (EE.UU.) 
 
IMPRESIÓN:  
Imprenta Municipal.  
 
 
ISBN: 978-84-09-10431-4 
 
Depósito Legal: SE-948-2019 



 





  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

A las aladas almas de las rosas… 
 

A nuestra querida compañera y amiga 
Lina Malo Lara 

  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



                                                                                                                  
Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 

 

 - 8 - 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 

 

 

 
 

- 9 - 
 
 
 
 

 

PRESENTACIÓN. 
 

No hace tanto tiempo que las actividades de investigación, 
académicas y divulgadoras se han enfocado hacia la historia de las mujeres y 
los estudios de género y, sin embargo, cuánto hemos conocido y comunicado 
desde entonces. 

Los datos estaban ahí, siempre lo estuvieron, esperando, durmientes 
en los archivos y bibliotecas, transmitidos a través de relatos e imágenes a los 
que no se había prestado la atención adecuada. La misma información que 
tras ser analizada y cada vez más difundida, ahora ilumina las vidas y las 
obras de tantas personas que habían permanecido entre las sombras. 

El camino no está siendo sencillo y es cierto que aquellas mujeres del 
pasado con capacidades e inquietudes artísticas encontraron tantos 
inconvenientes para conseguir formación, desarrollar su trabajo de manera 
profesional y autónoma, lograr el reconocimiento de sus contemporáneos y, 
especialmente, compaginar todas esas ocupaciones con el papel que 
culturalmente les había sido asignado en la familia y en la sociedad, que solo 
a través de mucho empeño estamos pudiendo rescatar sus historias. 

En esa labor continuaremos durante mucho tiempo, avanzando en el 
conocimiento y perfeccionando los métodos de trabajo, con el respaldo de las 
políticas de igualdad y desarrollo de la cultura que brindan las instituciones. 
Y desde luego, con la ventaja de haber identificado ya los estereotipos y 
sesgos que tradicionalmente han desvirtuado la información para transmitir 
modelos claramente discriminatorios hacia las mujeres. 

Actualmente, utilizando la perspectiva de género como categoría de 
análisis, las mujeres nos hemos incorporado al desarrollo del conocimiento 
como sujetos y objetos de estudio. De manera que se han puesto en evidencia 
situaciones que aparecían ocultas bajo el genérico masculino y, ahora, al 
hacerlas visibles, transforman las explicaciones de la realidad social. 

Todo ello ha dado lugar a la confección de los extensos listados de 
escritoras, compositoras y artistas plásticas que completan nuestro 
conocimiento del pasado. Este ha sido un paso previo imprescindible que 
necesariamente requiere la profundización en sus biografías artísticas e 
intelectuales. 

Este libro es muestra de ello y prueba de que buscamos avanzar un 
paso más. Naturalmente, uno de sus objetivos es visibilizar un mayor número 
de mujeres creadoras. Pero también se pone de relieve a través de los 
diferentes capítulos cómo la ciencia, a semejanza de la sociedad que la 
produce, cuando está teñida de valores sexistas no es tan neutra ni tan 
objetiva como se ha preconizado. 

Con este conjunto de estudios, se pretende analizar los discursos de la 
sociedad patriarcal con la metodología adecuada, para comprender cómo han 
influido en el acontecer histórico, cómo han reaccionado las mujeres 
creadoras ante la imposición de esos modelos de subordinación de lo 
femenino y la manera en que la historia ha sido escrita y se nos ha 
transmitido. 



                                                                                                                  
Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 

 

 - 10 - 

Desde luego, no tendría sentido construir una historia parcial sobre 
las mujeres, dado que el papel que ellas han ejercido solo se puede entender al 
establecer conexiones con los roles desarrollados por los hombres. Pero el 
simple hecho de visualizar el trabajo artístico de tantas creadoras constituye 
por sí una ruptura con la historiografía y el academicismo tradicionales. 

En ese sentido bien vale recordar que los estudios de género se han 
situado desde sus orígenes a la vanguardia de la revisión crítica de las 
disciplinas humanísticas y han contribuido sustancialmente a la reforma que 
éstas vienen experimentando desde el último tercio del siglo XX.  

Desde las nuevas perspectivas abiertas por el giro cultural, pudo 
demostrarse que las bases de la diferenciación sexual carecían de solidez 
tanto como las de la raza, pues estaban basadas en criterios patriarcales, 
claramente arbitrarios y sesgados. No eran más que una construcción 
discursiva e histórica necesitada de revisión. Palabras, imágenes e historias 
habían construido y sostenido aquel descomunal edificio de 
convencionalismos; así pues, la Historia, la Filología y la Historia del Arte 
contaban con las mejores armas para examinarlo y hurgar en sus fisuras, 
recovecos y artificios. Las identidades sexuales, la condición masculina o 
femenina, se demostraban como meros discursos susceptibles de 
interpretación gracias a los novedosos estudios históricos y literarios.  

La manifestación y encarnación más visible de aquel ideario son las 
obras de arte. En las imágenes de la pintura, escultura, literatura y cine, como 
también en las distribuciones de la arquitectura, se puede leer el imponente 
libro de aquella religión patriarcal y de sus mandamientos. En sus páginas, 
cuajadas de iconografía simbólica, se observa cómo la diferenciación sexual 
ha servido para ordenar y compartimentar el territorio humano en secciones y 
acciones, cómo éste se estratifica en distintos niveles de acceso a la vida 
pública, cómo se reduce a la reclusión o incluso a la marginación y al 
ostracismo tanto a mujeres como a toda aquella persona que no se someta a 
ese orden. El libro de la diferenciación sexual tiene un capítulo por cada 
época, una tradición perpetuada y repetida con variaciones por los coros de 
voces dominantes. El conjunto es un extraordinario corpus de relatos, 
integrados en un gran relato de normalización. Estamos en el momento de 
repasarlos, releerlos con nuevos ojos, deteniéndonos en los silencios, a veces 
tan elocuentes, en las voces disonantes que no encontraron hueco en sus 
páginas, de girar las ilustraciones con que se adornaron para ver lo que no se 
ha visto hasta ahora. 

La revisión histórica, la sociología, la historia del arte, la exégesis 
literaria, la semiótica, la hermenéutica, las teorías de la comunicación, los 
estudios de cine, la teoría del imaginario, el psicoanálisis, la antropología 
cultural, la filosofía, la psicología narrativa y otros saberes han sumado sus 
herramientas y se han apoyado mutuamente en una generosa colaboración 
mutua.  

Este extraordinario cruce interdisciplinar que representan los estudios 
culturales, su rica sinergia, permite que desde el campo de la Historia se estén 
preguntando los estudios recientes por las emociones, y que éstas se 



 
Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 

 

 

 
 

- 11 - 
 
 
 
 

 

investiguen en los textos literarios, musicales y pictóricos. O también que 
desde las disciplinas artísticas y literarias se interpreten las obras recordando 
que las circunstancias de cada época, incluso las económicas y políticas, 
condicionaron el papel de las mujeres, su existencia individual y colectiva y 
por tanto la representación de género, tanto iconográfica como verbal. El 
relato binario de su diferenciación, la ficción de su identidad es uno de los 
grandes relatos que la posmodernidad ha puesto en duda, demostrando que en 
su esencia no es sino una ficción fabulosa, normalizada, cuya verosimilitud 
toca hoy poner en duda. 

Este es un volumen interdisciplinar, que recoge estudios trazados en 
las fronteras de distintos campos de estudio, como en la frontera estaban las 
mujeres estudiadas. Los márgenes se convierten para los nuevos abordajes 
interdisciplinares en lugares de tránsito y de escrutinio. Todo queda sujeto a 
esa revisión: tanto las herramientas de trabajo, como las divisiones 
académicas y sobre todo las identidades de género. Los límites que las 
configuran son en todos los casos fabricaciones históricas en continuo 
proceso de transformación. Superando esos límites recabaremos los mejores 
frutos, abandonando los principios jerárquicos y las demarcaciones 
territoriales (también las disciplinares) para impulsar un trabajo en común, de 
cooperación, como el que suman las contribuciones de este volumen.  

Con ese espíritu de colaboración nos proponemos de un lado seguir 
revisando el inestable y vivo proceso de los imaginarios de género; y de otro 
mantener las reivindicaciones siempre pendientes. Revisión y reivindicación 
no pueden separarse. Es por eso que necesitamos seguir investigando y 
desmontando la normalización de los relatos de género. Esa continua 
investigación impedirá su esclerosis, probando que son ficciones vivas, 
históricas, artísticas y literarias. 

Y es, precisamente, por ello que, desde la edición académica, 
queremos agradecer a las investigadoras e investigadores que participan en 
este libro sus generosas colaboraciones. Sin ellas, una valiosa parte de la 
historia de nuestra cultura, la desarrollada por las mujeres artistas, escritoras o 
músicas, seguiría permaneciendo oculta.  

Queremos dedicar un cariñoso agradecimiento a la profesora de 
historia del arte Lina Malo Lara, compañera en las iniciativas que hemos 
llevado a cabo para el conocimiento, la puesta en valor y la difusión de las 
contribuciones de las mujeres artistas a la historia. Iniciativas que no hubieran 
podido desarrollarse sin su lucidez intelectual, su rigor profesional y su 
ilusión; un legado que continúa estando presente entre nosotras y que 
perpetuará su recuerdo.  

Nuestro más sincero agradecimiento a las investigadoras que han 
colaborado constituyendo el Comité científico de esta publicación y a la 
cooperación científica del Proyecto de Investigación I+D+i Las artistas en 
España, 1804-1939 (HAR2017-84399-P), en particular, a su Investigadora 
Responsable, la profesora de la Universidad de Zaragoza, Concha Lomba 
Serrano.  



                                                                                                                  
Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 

 

 - 12 - 

Queremos, asimismo, agradecer a la Delegada de Igualdad, Juventud 
y Relaciones con la Comunidad Universitaria del Ayuntamiento de Sevilla, 
Myriam Díaz Rodríguez, y a la Dirección de Igualdad y Cooperación de la 
Delegación de Igualdad, Juventud y Relaciones con la Comunidad 
Universitaria, especialmente a su directora, Micaela López Donoso, el 
imprescindible apoyo que nos han ofrecido tanto en las actividades que 
organizamos en la Universidad de Sevilla y en la Universidad Pablo de 
Olavide de Sevilla, como en esta publicación que presentamos. Una 
publicación que persigue un objetivo prioritario: promover el conocimiento y 
la valoración del importante e imprescindible papel desempeñado por las 
mujeres en la transformación de la Literatura y las Artes. Y ello, desde una 
premisa esencial: solo a través del reconocimiento de las contribuciones de 
las mujeres a la historia de nuestra cultura será posible construir una sociedad 
más justa e igualitaria.  



 

 

 
 
 
 
 
 

 
 

ESTUDIOS 
 
 
 
 
 
 
 



 

  

 
 
 
 
  



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 15 - 

 
 
 
 
 

MUJERES ARTISTAS EN LA SEVILLA DEL  
SIGLO XVI.  

NOTICIAS SOBRE BORDADORAS 
 

WOMEN ARTISTS IN THE SEVILLE OF THE  
SIXTEENTH CENTURY.  

NEWS ABOUT FEMALE EMBROIDERERS 
 

Rocío Gelo Pérez y Antonio J. Santos Márquez 
Universidad de Sevilla, España  

 
 

En este artículo se realiza una labor de investigación sobre la presencia femenina 
en el arte del bordado realizado en Sevilla durante el siglo XVI. A través de una serie de 
noticias inéditas se analiza el trabajo desempeñado por distintas mujeres que lograron 
ejercer su profesión, pese a las dificultades que ello conllevaba.  

 
Palabras clave: Bordado, mujer, Sevilla, siglo XVI. 
 
This paper presents the results of a research done about the female presence in 

the art of embroidery made in Seville during the sixteenth century. A series of unpublished 
news analyses the work carried out by different women who managed to exercise their 
profession despite the difficulties that this entailed.  

 
Keywords: Embroidery, women, Seville, 16th century. 

 
 

Por todos es sabido que las mujeres tuvieron cerradas las puertas en 
el desarrollo de las artes hasta tiempos muy recientes. En un mundo de 
hombres, el hecho de que una mujer estuviera dotada con capacidad para 
desarrollar cualquier actividad artística era considerada una rareza, algo 
totalmente excepcional. Quizás el único campo artístico donde la mujer era 
aceptada como plena creadora era en el bordado, sin duda por considerarse, 
en parte, una actividad más adecuada a su supuesta naturaleza. Son 
ilustrativos para comprender la admisión de la mujer en esta actividad 
artística, los estatutos del gremio parisino de 1292, en los que se dispone que 
“ningún miembro del gremio hombre o mujer puede de aquí en adelante 
contratar los servicios de un aprendiz varón o hembra por un plazo de tiempo 
inferior a ocho años tenga o no tenga dinero para ello, pero puede tomarles 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 

 
 - 16 - 

por más tiempo si así quiere”1. No obstante, esta situación igualitaria irá 
cambiando paulatinamente y ya en las ordenanzas del siglo XV de la misma 
ciudad sólo se hacía mención a los hombres. Como bien apunta Ana María 
Agreda Pino, en el momento en que el oficio alcanzó un carácter profesional, 
las mujeres, aunque continuaron trabajando, lo hicieron en un segundo plano 
tras la figura masculina, y con consideraciones más domésticas2.  Y es esta la 
realidad que nos encontramos en los estatutos del gremio sevillano de 
bordadores, producto de una sociedad donde sólo el hombre tenía derechos y 
la mujer debía estar sometida a su voluntad, aunque cierto es que el espíritu 
de permisividad que se respira en el bordado parisino de fines del siglo XIII 
se mantuvo, en cierta medida, en el desarrollo del bordado durante la Edad 
Moderna.  

Por todo ello, en los estatutos conocidos del gremio de bordadores de 
Sevilla -desde los originales de 1433 hasta las sucesivas ampliaciones de 
1516 y 1533-, se refleja que en la organización y en el desarrollo de la 
actividad el hombre era el único protagonista. En ellas se trataban 
fundamentalmente cuestiones relacionadas con el buen uso de la profesión, 
falsificaciones de obras, elección de alcaldes y veedores, la obligatoriedad de 
un examen para ejercer el oficio o las penas a imponer a los que fueran en 
contra de estas normas. No obstante, esta omisión a su presencia real, no se 
hizo en otros oficios afines como en el de las hilanderas de oro que sí tuvieron 
un reconocimiento explícito en las ordenanzas de los batihojas3. Ellos eran los 
que suministraban el hilo de oro para el bordado, y cuando tratan el capítulo 
dedicado a la falsificación de dicho material refieren que  

 
los dichos veedores de los batihojas juntamente con los alcaldes de los plateros y 

no sin ellos puedan ir a visitar y visiten las casas de los tales mercaderes y de las 
hilanderas de oro donde los susodicho se hiciere y hallando la tal obra falsa la hagan 
quemar y quemen públicamente.  

 
Una alusión a una labor femenina que se repite cuando se hace 

alusión a  
 
que la mujer del que hubiere sido batihoja y hubiere tenido tienda siendo viuda 

pueda tener tienda teniendo en ella oficial examinado en el dicho oficio y no de otra 
manera.  

 
Una situación que fue habitual en la época para las viudas de los 

maestros y así poderse hacer cargo del negocio familiar, aunque, como se 
hace referencia en la propia disposición, siempre con la presencia de un 
oficial, esto es, se les imponía la figura masculina del ayudante para poder 

                                                
1 STANILAND, K., Bordadores, Madrid, 2000, p. 13.   
2AGREDA PINO, Ana María, “El trabajo de la mujer en los obradores de bordado 
zaragozanos. Siglos XVI – XVIII”, Artigrama, nº 15 (2000), pp. 293-312. 
3 Archivo Histórico Provincial de Sevilla. Sección de Protocolos Notariales de Sevilla (a 
partir de este momento AHPSe. SPNSe.): Legajo 1593, oficio 3, libro 3 de 1584, fol. 55r 
– 79v.    



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 17 - 

mantener la tienda abierta. En el caso de los bordadores desconocemos cuál 
fue el criterio a seguir, aunque puede ser extrapolable a una actividad cuya 
presencia femenina se constata a través de la documentación de la época. Y 
aunque bien es verdad que muchas de ellas posiblemente quedaron 
silenciadas para la historia, otras muchas, viudas o no, se dedicaron con 
autonomía a bordar ornamentos eclesiásticos, dejando estampadas sus firmas 
en protocolos o recogidos sus nombres en los pagos de instituciones tan 
importantes como la propia catedral de Sevilla.    

Las primeras referencias sobre bordadoras que trabajaron en la 
capital hispalense se remontan a mediados del siglo XV, destacando Juana 
González que era en 1440 maestra de las vestimentas de la catedral, haciendo 
“tres pares de hasalejas labradas y seis pañizuelos labrados por manos y 
sirgo”, entre otras cosas, recibiendo de salario 1.000 maravedíes4. También 
Juana Ruiz “brosladora” quien reparaba las cenefas de las capas coloradas y 
otros bordados en 14645. También tenemos los nombres de Isabel Ferrández, 
quien en 1496 aparece recogida como maestra de los ornamentos y aparece 
igualmente como iluminadora junto a los pintores Juan de Castro y Alonso 
Valdés, lo que dice mucho de su ingenio creativo. El siglo XVI se inicia con 
la noticia de la bordadora Antonia Bazo quien en 1502 bordaba un simpecado 
para la hermandad del Rosario de Ntra Sra de la Presentación que se veneraba 
en el apeadero del Alcázar6.  Noticias que nos reafirman la consideración que 
tenían estas mujeres en estas labores de bordados, aunque también sin duda 
hacían labores de confección y costura, como lo prueban muchas de estas 
informaciones y que indudablemente eran actividades complementarias, 
especialmente a las maestras de vestiduras que estaban integradas en la 
nómina de oficios catedralicios. en estas instituciones principales.   

Esto es lo que se desprende de los datos que hemos podido recopilar 
de otra “bordadera” de la catedral, tal y como aparece referenciada en la 
documentación. Concretamente se trata de Leonor Hernández, que trabajaba 
para esta institución y que en 1533 se encargó del arreglo de unos ornamentos 
que el cardenal Cervantes donó a la catedral de Sevilla, y un año después 
mediante auto capitular se acordó pagarle seis ducados más por “el trabajo 
que tiene en bordar, lavar y remendar7”. Sus vínculos con el oficio parecen 
provenir de su matrimonio con el bordador Rute Bourguelles, tras la muerte 
del cual, ocurrida en torno al año 1542, Leonor continuó trabajando 
haciéndose cargo del taller familiar, como lo constata en la compra que hacía 
ese mismo año de 550 varas de angeo cortado por el que se comprometió a 

                                                
4 José Gestoso fue el pionero en aportar datos al respecto, sacando a la luz, entre otros, los 
nombres de las bordadoras Juana González o Beatriz Torres, cuyas noticias se remontan a 
los años 1440 y 1450 respectivamente. GESTOSO Y PEREZ, José, Ensayo de un 
diccionario de los artífices que florecieron en Sevilla desde el siglo XIII al XVIII 
inclusive, T. I, Sevilla, 1899, p. 41. 
5 Ibídem, p. 41.  
6 GESTOSO Y PEREZ, José, op. cit., (nota 4), T. I, p. 40. 
7 Ibídem, p. 40.  



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 

 
 - 18 - 

pagar al mercader Juan de Perea 50 ducados8. Ya como viuda, se mantuvo en 
su puesto en la catedral, donde hemos hallado numerosas noticias de sus 
labores, especialmente de arreglos, reparaciones y otras labores de costura. El 
primero de ellos, lo tenemos en 1550, cuando interviene en un paño negro de 
difuntos que se utilizaba durante los entierros de los beneficiados de la 
catedral hispalense, en el que recompuso “dos torres de plata” que tenía 
bordadas9. Cosme de Carvajal y Juan Fernández fueron los bordadores 
encargados de apreciar el trabajo de Leonor, valorándose en la elevada 
cantidad de 11.000 maravedís que le fueron entregados por el canónigo Pedro 
de Almonte. En ese mismo año, Leonor se ocupó de realizar distintas labores 
en vestiduras del altar mayor del templo mayor por lo que recibió 918 
maravedís10. Concretamente Leonor describió el trabajo realizado en cuatro 
capas del siguiente modo: “quité las cenefas y las puse en otras cuatro capas y 
lo que pertenecía para ellas a cinco reales cada uno…”. Asimismo: “…más 
dos almáticas del Gran Capitán que las aforré y sin las flocaduras que me 
paguen quatorze reales porque vale la seda cara”. En el año 1554 se le 
entregaron 1.564 maravedís por “ocho almáticas de damasco blanco que hizo 
para los mozos que sirven en el altar mayor11”. Un año después recibió una 
serie de pagos, en primer lugar 936 maravedís por “las hechuras y la seda de 
coser que ha puesto” en dos dalmáticas de damasco negro, una casulla negra 
y un paño negro que se colocaba delante del Sacramento. Por otro lado, 25 
reales y medio por cuatro dalmáticas de terciopelo negro para los mozos de 
coro, destinadas al servicio de difuntos, y 4.408 maravedís por dos dalmáticas 
de terciopelo azul para que los mozos de coro las utilizaran durante el servicio 
de Adviento.12 También en este año a la bordadora se le entregaron 10.250 
maravedís, en este caso “por lavar y coser la ropa del altar mayor” 13. 
Finalmente, en el año 1556 se encargó de hacer y ornamentar unas capas y 
dalmáticas por las que percibió 1.088 maravedís. 

Ejemplo semejante lo encontramos en la figura de Catalina 
Rodríguez, “labrandera” 14 de la iglesia de Santa Ana que en el año 1571 hizo 
seis sobrepellices para los mozos de coro y dos capas negras15. Parece que en 
esta ocasión las labores realizadas se limitarían solo a la confección de 

                                                
8 AHPSe. SPNSe.: Legajo 10564, oficio 17, libro 1 de 1542, s. f. El angeo era un tejido 
que servía para indumentaria y, además, debido a su ancho especial se utilizaba para 
bordar y pintar. HERRERO GARCÍA, Miguel, Los tejidos en la España de los Austrias. 
Madrid, 2014, pp. 187-190.   
9 Archivo de la Catedral de Sevilla (a partir de este momento A.C.S.): Fondo Capitular, 
sección Contaduría, Libramientos de fábrica, caja 11352 (1550 – 1552) Expediente 1.  
10 Ibidem.   
11 A. C. S. Fondo Capitular, sección Contaduría, Libramientos de fábrica, caja 11353 
(1552-1555) Expediente 4.   
12 Ibídem.   
13 A. C. S. Fondo Capitular, sección Fábrica, Libro 74, 1555, f. 25recto.  
14 Término en desuso que hace referencia a la mujer que sabe labrar (hacer labores de 
costura). Real Academia Española. (2001). Diccionario de la lengua española (22.aed.). 
15 Archivo de la Real Parroquia de Santa Ana de Sevilla (a partir de este momento 
ARPSA). Fábrica 2 (1572-1574), data de 1571, s.f.  



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 19 - 

prendas, aunque debía tener cierto capital, pues fundará una capellanía en este 
templo en 1568 cuyo capellán perpetuo, Antonio Griego Ervas en ese año, 
percibía 9.000 maravedís16. Capellanía referenciada como “Catalina 
Rodríguez la brosladera”, lo que nos da a entender que su oficio iba más allá 
que simplemente lavar y confeccionar prendas, sino que también las adornaba 
con bordados.  
 En cuanto a las mujeres viudas bordadoras, destaca la figura de Isabel 
de Feria, casada con el bordador Pedro Gutiérrez de Santisteban17, miembro 
destacado del gremio de bordadores, pues en 1533 ostentaba el cargo de 
alcalde de la corporación junto a su compañero, Antonio de Alada. En dicho 
año ambos bordadores fueron los encargados de solicitar al Cabildo sevillano 
la ampliación de las ordenanzas gremiales de su oficio. En el año 1538 Isabel 
recibió varios pagos por su trabajo como bordadora para la iglesia colegial del 
Salvador. Concretamente, en el mes de octubre le fueron entregados 33.650 
maravedís en tres pagos por una cenefa bordada para una capa blanca18. En el 
mismo año trabajó en los bordados del denominado terno carmesí por el que 
tenemos constancia que recibió 6.000 maravedís como parte de un pago de 
valor superior19. En esta fecha se rehízo el conocido como “ornamento blanco 
de las flores de lis”, labor que según el libro de fábrica de la catedral recayó 
en “la mujer de Santisteban20”. El trabajo de Isabel de Feria, por tanto, debió 
estar respaldado por la reputación de la que con toda probabilidad gozó el 
bordador, aunque también existe la posibilidad de que pudiera verse 
empañado por la fama y la condición del que, a fin de cuentas, podía ejercer 
el oficio con un carácter profesional. No obstante, Isabel continuó trabajando 
tras la muerte de su marido. En el año 1540, la viuda reparó un terno rico para 
el mencionado templo por el que recibió 18.175 maravedís como último 
pago21.  

Otras bordadoras que trabajaron a mediados del siglo XVI para la 
catedral de Sevilla fueron Juana de San Jerónimo, quien en 1541 vendió una 
cenefa bordada de capa de racionero y Mari Sánchez, la cual en 1558 recibía 
75.000 maravedíes por bordar una cenefa de una capa de dignidad22.   

Un ejemplo similar lo encontramos en la bordadora Catalina 
Gutiérrez, miembro de una familia de bordadores. Tras casarse en segundas 
nupcias con el bordador Simón de Trujillo, ambos aportaron al matrimonio un 
hijo varón, Juan de Trujillo y Juan Gutiérrez, que se dedicaron al mismo 
oficio que sus padres. Antes de morir en el año 1586, Simón dispuso que su 
esposa se hiciera cargo de todos los trabajos pendientes en su taller. 
Concretamente, el bordador expresó en una de sus cláusulas testamentares  
                                                
16 ARPSA. Fábrica 1 (1566-1568) data de 1568, s.f.  
17 GESTOSO Y PEREZ, José, op. cit., (nota 4), T. III, pp. 63-64. 
18 Archivo General del Arzobispado de Sevilla (a partir de este momento A.G.A.S), fondo 
Colegiata del Salvador, sección V, serie cuentas de fábrica, libro 500 (1537-1541). 
19 Ibídem.  
20 GESTOSO Y PEREZ, José, op. cit., (nota 4), T. I., p. 41.   
21 A.G.A.S., fondo Colegiata del Salvador, sección V, serie cuentas de fábrica, libro 500 
(1537-1541). 
22 GESTOSO Y PÉREZ, José, op. cit., (nota 4), T. I, p. 41. 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 

 
 - 20 - 

que todos los bordados y obras que yo tengo y a mi cargo están de hacer y acabar 
se den y entreguen a Catalina Gutiérrez mi mujer para que ella y sus oficiales lo acaben 
por su cuenta y como yo lo podría hacer porque en mi propio lugar e derecho la pongo. 

 
 Pese a que probablemente, el hecho de legar el taller a su esposa 

guardara relación con el temprano fallecimiento de ambos hijos varones, 
Catalina, además, conocería a la perfección el oficio. Con toda seguridad 
participaría en el trabajo del taller familiar, por lo que estaría capacitada para 
mantenerlo vigente y, además, contaría con el apoyo de sus oficiales.  

De hecho, conocemos parte de la actividad de la bordadora en los 
siguientes años. En primer lugar, Catalina recibió un pago de 100 ducados en 
el año 1587 por un velo en el que se encontraba trabajando para la iglesia de 
San Lorenzo de Sevilla. Un año después la fábrica de la iglesia de Aroche 
convino con la bordadora la reparación de una cenefa bordada con imaginería, 
la cual pudo presentar similitudes con una casulla con el mismo tipo de 
motivo que se conserva actualmente en la iglesia de Nuestra Señora de la 
Asunción (Fig. 1).23  
 Durante los años finales del siglo XVII trabajó la última de las 
bordadoras que hemos tenido constancia documental de su existencia, María 
Bautista Ochoa. Los datos hallados sobre la bordadora, pese a ser escasos, 
resultan de especial interés. Sin duda, María tuvo la fortuna de nacer en una 
familia de bordadores bien posicionada que le facilitará su desarrollo artístico 
en la ciudad.  Fue hija del bordador Juan Bautista el Viejo y hermana de Juan 
Bautista Ochoa, de la misma profesión. Pero especial relieve en su vida 
tendrá su tío, el también bordador Alonso de Ochoa, el cual ostentó el cargo 
de veedor del arzobispo don Rodrigo de Castro. Precisamente bajo su 
protección, María consiguió muchos encargos de destacadas iglesias del 
arzobispado hispalense. Un vínculo que, si bien sus primeros conocimientos 
pudieron venir del taller paterno, la calidad reconocida de su trabajo pudo 
tener detrás una formación en un obrador más importante, como el de su tío 
Alonso, y de ahí que luego fuese amparada y promocionada.   

El primero de los encargos donde ya se nos menciona a María como 
maestra bordadora, data de mayo de 1593, cuando concierta con la iglesia de 
la Concepción de Huelva el bordado de un terno de raso blanco compuesto 
por capa, casulla y dos dalmáticas. Siguiendo las órdenes del mayordomo 
mayor de fábricas, la redacción de las condiciones recayó en el bordador 
Sebastián de Castañeda. En el caso de la capa y la casulla Sebastián 
proporcionó incluso las medidas que debían tener las cenefas de bordados. 
Para la capa “siete palmos y medio de manera que entranvas tiras an de tener 
quince palmos”, mientras que la casulla tendría “de largo la trasera siete 
quartas y media con retorchas y todo y siete en la delantera”.  

En cuanto a las características y la iconografía de las prendas, las 
cenefas de la capa se bordaron con los característicos elementos al romano 

                                                
23 GELO PÉREZ, Rocío, “Simón de Trujillo y su familia, bordadores en la Sevilla del 
siglo XVI”, Archivo Hispalense, N.º 306-308 Tomo CI, (en prensa).  



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 21 - 

propios de la época en oro matizado24 que posteriormente se dispusieron 
sobre raso blanco. Del mismo modo se bordó el capillo, en el que se incluyó, 
además, un redondo central “con una imagen de la Limpia Concepción”. El 
valor de la capa se estimó en 246 ducados.  

La casulla siguió las mismas trazas de la capa, salvo que en este caso 
no se incluyó ningún bordado de imaginería, con lo que su coste bajó hasta 
134 ducados 

Los bordados de las capas, dispuestos en los faldones, bocamangas, 
collares y jabastros25 se labraron también con oro matizado, y su precio 
ascendió a 448 cada una.  

El valor total del trabajo fue de 828 ducados que se pagaron a María 
mediante el pago por tercios. A cambio la bordadora se comprometió a 
entregar el trabajo durante el año siguiente y para que fuera evaluado por 
“oficiales de presencia y conciencia y desaminados en el dicho arte para que 
digan si cumplió el tenor de las dichas condiciones”.  Atendiendo a lo que 
expresan esta clausulas, la obra debió ser de gran envergadura, sin embargo, 
todo parece indicar que lamentablemente no se conserva. Si bien pudo resistir 
el paso del tiempo, los graves incidentes que tuvieron lugar en la mencionada 
parroquia de la Inmaculada Concepción de Huelva durante la Guerra Civil 
acabaron con cualquier posibilidad de conocer su aspecto. No obstante, si nos 
atenemos a las detalladas condiciones y según los modelos de bordados 
imperantes en la época, el resultado de estas prendas debió ser similar a la de 
otras que sí se conservan. Ejemplo de ello lo encontramos en una capa pluvial 
que alberga la iglesia de Santa María de la Asunción de Arcos de la Frontera. 
Concretamente, el capillo de esta prenda (Fig. 2) está bordado con una 
imagen de la Inmaculada Concepción inserta en un redondo central junto a 
elementos vegetales del romano. Aunque se trata de un modelo más 
evolucionado del que elaboraría nuestra bordadora, el esquema seguido sería 
similar.  

También en el año 1593 María Bautista fue concertada para bordar 
tres capas de difuntos para la iglesia colegial de Osuna26. En este caso las 
condiciones de obra fueron redactadas por el afamado arquitecto Vermondo 
Resta, el cual fue nombrado maestro mayor de obras del Arzobispado de 
Sevilla en torno al año 1585”27. Dos de estas capas eran para cantores y se 
bordaron al romano junto a la habitual iconografía fúnebre de calaveras con 
huesos entrecruzados. De los elementos vegetales se resalta que las 
algarrobas28 se labrarían con la técnica del oro matizado con sus sedas de 
                                                
24 Finas mechas de sedas cubiertas por una estrecha lámina de oro (torzal redondo) se 
colocan sobre el tejido y se sujetan con sedas de colores. TURMO, Isabel, Bordados y 
bordadores sevillanos (Siglos XVI-XVIII), Sevilla: Laboratorio de Arte, Universidad de 
Sevilla, 1955, p. 15.  
25 Tiras que a modo de tirantes recorren la parte anterior y posterior de la prenda.  
26 AHPSe. SPNSe.): Legajo 16750, oficio 24, libro 2 de 1593, fol. 125 recto-128 recto.   
27 MARÍN FIDALGO, Ana, Vermondo Resta. Sevilla, 1988, p. 20.  
28 Fruto en forma de vaina. Cada vez ganaron más protagonismo, pasando de representarse 
partiendo de las corolas de las flores hasta tener un mayor protagonismo. TURMO, Isabel, 
op. cit., (nota 24), p. 20.  



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 

 
 - 22 - 

colores. Las calaveras y huesos se dispusieron dentro de una tarja en oro llano 
“con las vueltas escurecidas”, imitando así el aspecto de finas láminas 
metálicas. Las calaveras se elaboraron con punto rajel29 y los huesos en plata 
llana30 con sedas pardas. Estas capas median catorce palmos y su valor se 
estimó en 110 ducados cada una.  

La tercera capa era para preste y para su bordado se siguió el mismo 
procedimiento que para las capas de cantores, aunque se hizo hincapié en 
“que el romano vaya más abultado y las calaveras han de ser de oro matizado 
y ha de tener quince pies de largo”.  

Estas son las últimas noticias conocidas hasta el momento sobre 
María Bautista Ochoa. A través de ellas podemos afirmar que la bordadora 
contó siempre con el respaldo de su tío, Alonso de Ochoa, quien actuó como 
fiador en las mencionadas obligaciones. Éste, además, se encargó del cobro 
de algunos de los bordados elaborados por su sobrina, quien en febrero del 
año 1593 entregó a Alonso una escritura en la que ratificaba todos los cobros 
que hasta el momento había hecho su tío en su nombre y lo nombraba, 
además, apoderado para cobrar 85 ducados “por el bordado de una capa 
grande sobre terciopelo carmesí con su capilla y pectoral que yo bordé para la 
iglesia de la villa de Paradas”, así como 1.276 reales de plata de la misma 
iglesia “por el bordado que yo hice en una estola y un manípulo para 
sacramentar31”. Esto nos indica que María habría trabajado previamente en 
otras obras. En este documento de poder cabe destacar también el hecho de 
que uno de los testigos de la escritura, fue Francisco de Vega oficial de 
bordador en el taller de Alonso de Ochoa. Probablemente María también 
formaría parte de este obrador, donde además consideramos que debió 
aprender la profesión. La bordadora, con una edad comprendía entre los 20 y 
los 25 años, firmó todos los documentos emitidos, (Fig. 3) hecho poco usual 
entre las mujeres humildes de la época que evidencia que debió recibir cierta 
educación. La falta de noticias posteriores nos lleva a pensar en la posibilidad 
de que María contrajera matrimonio y su trabajo pasara a ocupar un segundo 
plano, o al menos, en lo referente a desempeñar su oficio de manera 
profesional o a figurar en las escrituras.  
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                
29 En opinión de Isabel Turmo, esta técnica se basa en disponer torzales redondos paralelos 
muy espaciados y cosidos con sedas de colores. TURMO, Isabel, op. cit., (nota 24), p. 16.   
30 Los torzales redondos se colocan sobre el lienzo y se sujetan con sedas anaranjadas que 
apenas resultan visibles que permiten crear efectos artísticos en el bordado. TURMO, 
Isabel, op. cit., (nota 24), p. 14.   
31 AHPSe. SPNSe.: Legajo 16749, oficio 24, libro 1 de 1593, fol. 233 recto-234 recto.  



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 23 - 

BIBLIOGRAFÍA: 
 
AGREDA PINO, Ana María, “El trabajo de la mujer en los obradores de 
bordado zaragozanos. Siglos XVI – XVIII”, Artigrama, nº 15 (2000), pp. 
293-312. 
GELO PÉREZ, Rocío, “Simón de Trujillo y su familia, bordadores en la 
Sevilla del siglo XVI”, Archivo Hispalense, N.º 306-308 Tomo CI. (En 
prensa). 
GESTOSO Y PEREZ, José, Ensayo de un diccionario de los artífices que 
florecieron en Sevilla desde el siglo XIII al XVIII inclusive. T. I. Sevilla, 
1899. 
HERRERO GARCÍA, Miguel, Los tejidos en la España de los Austrias. 
Madrid, 2014. 
MARÍN FIDALGO, Ana, Vermondo Resta. Sevilla, 1988. 
TURMO, Isabel, Bordados y bordadores sevillanos (Siglos XVI-XVIII), 
Sevilla: Laboratorio de Arte, Universidad de Sevilla, 1955. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 

 
 - 24 - 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
Figura 1. Reverso de casulla. Iglesia de Nuestra Señora de la Asunción. Aroche. 

 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 25 - 

 
Figura 2. Capillo. Iglesia de Santa María de la Asunción. Arcos de la Frontera. 

 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 

 
 - 26 - 

 
  Figura 3. Firma de la bordadora María Bautista Ochoa. 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

 
 - 27 - 

 
 
 
 
 

MARINA DE ESCOBAR Y SU EXPERIENCIA 
VISIONARIA COMO FUENTE DE  

INSPIRACIÓN ARTÍSTICA1 
 

MARINA DE ESCOBAR AND HER VISIONARY EXPERIENCE  
AS A SOURCE OF  

ARTISTIC INSPIRATION 
 

Carmen de Tena  
Universidad de Sevilla, España 

 
 
  El objetivo de este trabajo es analizar la iconografía religiosa que surgió en 
Valladolid (España) en torno a las experiencias visionarias de la venerable Marina de 
Escobar (1554-1633), promovida y difundida por la Compañía de Jesús. A través de 
fuentes literarias, evidencias documentales y obras pictóricas y gráficas, se demuestra la 
influencia que tuvieron sus vivencias espirituales en la sociedad de la época, y muy 
especialmente en la creación artística2. 
 
 Palabras clave: visionarias, místicas, Compañía de Jesús, cultura visual, fuentes 
para la Historia del Arte. 
 
 The aim of this paper is to analyse the religious iconography that emerged in 
Valladolid (Spain) around the visionary experiences of the venerable Marina de Escobar 
(1554-1633), promoted and propagated by the Society of Jesus. Literary sources, 
documentary evidence, paintings and engraivings demonstrate the influence of her spiritual 
experiences on the society of that time, and especially on artistic creation. 
 
 Keywords: visionary women, mystic women, Society of Jesus, Visual Culture, 
Sources for Art History. 
 
  

                                                
1 Para el profesor Enrique Valdivieso, a quien debo el descubrimiento de la Vida 
Maravillosa de Marina de Escobar.  
2 Este trabajo se encuadra dentro del Proyecto de Investigación I+D La conformación de la 
autoridad espiritual femenina en Castilla (Ref. FFI2015-63625-C2-2-P; 2016-2019), 
dirigido por la profesora Rebeca Sanmartín Bastida La documentación necesaria para este 
escrito se ha completado gracias al disfrute de una estancia de investigación durante el mes 
de marzo de 2019 en la Escuela Española de Historia y Arqueología de Roma del CSIC; 
desde estas líneas agradezco a su director, don José Ramón Urquijo, y al resto del personal 
e investigadores, su cálida acogida. 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 28 - 

 Durante las últimas décadas se ha estado atendiendo al estudio de la 
vivencia espiritual y religiosa de las mujeres en la cultura occidental, 
especialmente durante el medievo y la Edad Moderna. Dentro de este 
amplísimo campo de investigación destaca la experiencia visionaria femenina 
en el cristianismo, un fenómeno que puede rastrearse a través de fuentes 
literarias, documentales y artísticas, y que por su carácter poliédrico merece 
una atención interdisciplinar. Un aspecto muy interesante al respecto es la 
relación recíproca que se establece entre la experiencia visionaria femenina y 
el arte. Esta casuística ha sido minuciosamente analizada y se ha podido 
constatar al menos desde la Edad Media3. Lo cierto es que esta área de trabajo 
promete ser especialmente fecundo, sobre todo en España, pues, como ya ha 
señalado Haliczer, en ninguna otra parte de Europa como en este país la 
experiencia visionaria llegó a ser tan rica, tanto respecto al número de testigos 
que decían estar en contacto con lo sobrenatural, como en la devoción 
despertada entre los fieles, especialmente clases medias y altas urbanas4. Ya 
han sido varios los investigadores que han dado a conocer la influencia mutua 
entre la representación artística devocional y las experiencias visionarias5, y a 

                                                
3 Véanse los estudios de FRUGONI, C., “Le mistiche, le visioni e l'iconografia: rapporti ed 
influssi”, Temi e problemi nella mistica femminile trecentesca (Convegni del centro di 
Studi sulla spiritualità medioevale, 20), Todi: Accademia Tudertina, 1983, pp. 5-45; “Il 
linguaggio dell’iconografia e delle visioni”, en BOESCH, S. y SEBASTIANI, L. (ed.), 
Culto dei santi istituzioni e classi sociali in età preindustriale, L’Aquila/Roma: Japadre 
Editore, 1984, pp. 527-536; CHRISTIAN, W. A., Jr., Apparitions in Late Medieval and 
Renaissance Spain, Princeton: Princeton University Press, 1989, pp. 74, 207, 210 y 286; 
FRUGONI, C., “Female Mystics, Visions, and Iconography”, en BORNSTEIN, D. y 
RUSCONI, R. (eds.), Women and religion in medieval and Renaissance Italy, Chicago: 
University of Chicago Press, 1996, pp. 130-164; GROSSINGER, C., Picturing women in 
late medieval and renaissance art, Manchester: Manchester University Press, 1997, pp. 
39-41; HAMBURGER, J., Nuns as Artists: The Visual Culture of a Medieval Convent. 
Berkeley: University of California, 1997; The Visual and the Visionary: Art and Female 
Spirituality in Late Medieval Germany, New York: Zone Books, 1998; BEN-ARYEH 
DEBBY, N., “The images of Saint Birgitta of Sweden in Santa Maria Novella in 
Florence”, Renaissance Studies, 4 (2004), 509-526; CAPRIOTTI, G., “Visions, Mental 
Images, Real Pictures. The Mystical Experience and the Artistic Patronage of Sister 
Battista da Varano”, IKON, Journal of Iconographic Studies, 6 (2013), pp. 213-224; 
MORGAN, D., El Sagrado Corazón de Jesús. La evolución visual de una devoción, 
Barcelona: Sans Soleil, 2013. 
4 Sobre el fenómeno de las visionarias en España, véase: HALICZER, S., Between 
Exaltation and Infamy: Female Mystics in the Golden Age of Spain.  New York: Oxford 
University Press, 2002. 
5 MORALES, A.J., “Clausura mística del alma. Un nuevo ejemplo de las relaciones entre 
mística y plástica”, Archivo Hispalense, 201 (1983), pp. 187-198; MORENO, E.A., La 
imagen de Cristo en la contemplación de Santa Teresa de Jesús, Burgos: Editorial Monte 
Carmelo, 2007; SANMARTÍN, R., “En torno al arte y las visionarias”, Medievalia, 18 
(2015), pp. 357-367; LAHOZ, L., “Santa Teresa y las imágenes: el peso de las prácticas y 
estrategias femeninas tardomedievales”, en CASAS, M., Teresa (Exposición), Salamanca: 
Cabildo Catedral de Salamanca, 2015, pp. 61-91; SANMARTÍN, R., “¿Era Teresa tan 
amiga de las imágenes? Sobre las visiones y el arte”, en BORREGO, E., y LOSADA, J.M., 
Cinco siglos de Teresa: la proyección de la vida y los escritos de Santa Teresa de Jesús, 
Madrid: Fundación María Cristina Masaveu Peterson, 2016, pp. 89-109. 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

  - 29 - 

ellos me quiero sumar con esta aportación, en la que analizo el imaginario 
visual entretejido en torno a una conocida mística vallisoletana, la venerable 
Marina de Escobar. 
 Marina de Escobar (Valladolid, 1554-1633) es un personaje bien 
conocido que ha sido objeto de atención de varios investigadores, quienes le 
han dedicado estudios desde distintas perspectivas6. Son tantas las fuentes de 
información que existen sobre ella y tan ricas que aún restan facetas por 
analizar, como el desarrollo de la completa y curiosa iconografía que surgió 
inspirada en sus visiones sobrenaturales. Precisamente este es el objetivo que 
me he marcado en este estudio, atender a esa dimensión, aunque sólo se trate 
de un esbozo de lo que debe ser un análisis exhaustivo del corpus 
iconográfico producido y difundido en torno a esta sorprendente mujer7.  
 Nació en el seno de una familia de cultura humanista, su padre, 
Diego de Escobar, era abogado de la Real Chancillería de Valladolid, ciudad 
en cuya universidad también impartía clases; el progenitor de su madre, 
Margarita Montaña de Montserrate, había sido protomédico de Carlos V. Fue 
la cuarta hija de siete hermanos y desde muy pequeña su espiritualidad fue 
educada dentro del ambiente de la Compañía de Jesús. De hecho, conocemos 
bien su biografía gracias fundamentalmente a la “vida” que escribió de ella su 
confesor, el renombrado teólogo jesuita Luis de La Puente8 y que fue 
continuada con una segunda parte escrita por Andrés Pinto, también sacerdote 
de la misma congregación9. 

                                                
6 El primer estudio riguroso sobre el personaje fue FERNÁNDEZ DEL HOYO, M.A., 
Marina de Escobar, Valladolid: Caja de Ahorros Popular de Valladolid, 1984 y le 
siguieron otros estudios como: ERICSSON, G., “Marina de Escobar and the Spanish 
branch of the Birgittine Order”, en LIEBHART, W. (ed.), Der Birgittenorden in der frühen 
Neuzeit, Fráncfort: Lang, 1998, pp. 293-308; BURRIEZA, J., Los milagros de la Corte. 
Marina de Escobar y Luisa de Carvajal en la Historia de Valladolid, Valladolid: Colegio 
de San Albano, 2002; POUTRIN, I., “Una lección de teología moderna. La Vida 
Maravillosa de Doña Marina de Escobar (1665)”, Historia Social, 57 (2007), pp. 127-143; 
BURRIEZA, J., “Fundaciones y visiones de Marina de Escobar”, en CAFFIERO, M., 
DONATO, M.P., FIUME, G., Donne, potere, religione: studi pero Sara Cabibbo, Milán: 
Franco Angeli, 2017, pp. 97-110. También ha sido objeto de estudio en diversas obras 
sobre religiosidad femenina entre los siglos XVI y XVII como LEHFELDT, E., Religious 
women in golden age Spain: the permeable cloister, Aldershot / Hampshire: Ashgate, 
2005, pp. 174-208. 
7 Un acercamiento al análisis de la iconografía que surgió a raíz de las visiones de Marina 
de Escobar en: PEÑA, A., “Tan verdadero Dios como verdadero hombre. Cristo vestido 
de jesuita”, en ÁLVARO, M.I. e IBÁÑEZ, J. (coord.), La Compañía de Jesús y las artes: 
nuevas perspectivas de investigación, Zaragoza: Universidad de Zaragoza, 2014, pp. 337-
350 y URREA, J. y VALDIVIESO, E., Pintura barroca vallisoletana, Sevilla: 
Universidad de Sevilla, 2017, pp. 257-260. 
8 LA PUENTE, L. de, Vida maravillosa de la Venerable Doña Marina de Escobar, natural 
de Valladolid, 1ª parte, Madrid: Francisco Nieto, 1665.  
9 PINTO, A., Segunda Parte. Vida maravillosa de la Venerable Virgen Doña Marina de 
Escobar, natural de Valladolid, sacada de los que ella misma escribió de orden de sus 
Padres espirituales y de lo sucedido en su muerte, Madrid: Viuda de Francisco Nieto, 
1673. 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 30 - 

 Desde muy niña demostró tener vocación a la vida religiosa pero 
nunca llegó a ingresar en un convento. Quiso profesar en el Carmen Calzado 
pero esta ilusión se vio truncada, no sabemos si por su padre, que no se lo 
permitió a causa de la delicada salud que tenía desde niña, o bien debido a 
una curiosa entrevista que tuvo con Teresa de Jesús. Parece ser que estaba la 
santa abulense en Valladolid, cuando se le acercó Marina para solicitar su 
entrada en el Carmelo. Teresa le hizo ver que no era esa su vocación, pues 
Dios la veía haciendo cosas grandes en su hogar. Como consecuencia de esta 
conversación o por otras razones, Marina permaneció en la casa familiar, 
donde se confinó en unas estancias separadas, viviendo con gran sencillez 
durante toda su vida. Pero a este voluntario retiro hay que añadir que con 49 
años y a causa de un accidente –al parecer provocado por el Demonio–, 
comenzó a sufrir dolores crónicos de fuerte intensidad, que la obligaron a 
guardar cama hasta su muerte, acaecida tres décadas después10. 
 Al margen de este padecimiento, la vida diaria de Marina de Escobar 
fue aparentemente sencilla y se limitó casi en exclusiva a perfeccionar su 
camino espiritual. En su hogar estuvo siempre acompañada por un grupo de 
seguidoras, que gustaban de seguir el mismo sobrio y devoto estilo de vida 
que ella, llegando incluso algunas a ingresar en un convento. También recibía 
visitas de sus conciudadanos vallisoletanos. Debe recordarse la presencia de 
la Corte en la ciudad entre 1601 y 1606, circunstancia que incrementó su 
dinamismo social11. Pero esta existencia sólo constituía una parte de su la 
cotidianeidad; al parecer experimentó durante la mayor parte de su vida toda 
suerte de visiones celestiales, protagonizadas, fundamentalmente, por Dios 
Padre, Jesucristo, la Virgen María, distintos santos, demonios y varios 
ángeles que la acompañaban.  
 Su biografía espiritual, la Vida Maravillosa…, cuenta todas estas 
experiencias sobrenaturales, adaptadas por sus editores, eso sí, a la ortodoxia 
de la época y al código literario que este tipo de obras debía seguir, sin 
olvidar el trasfondo teológico-moral que recorre sus páginas, para mayor 
provecho de los lectores. Cuando se cuenta el momento en el que doña 
Marina comenzó a tener visiones de Jesucristo, la protagonista se sincera con 
el lector al reconocer que al principio sólo lo veía en sueños, pues su 
desarrollo espiritual no estaba tan avanzado como para presenciarlo de 
manera terrenal. De este tipo de visiones decía “son menos perfectas que las 
que pasan en vigilia, y muy acomodadas para principiantes”12. Pero ya 
acostumbrada a estos extraordinarios sucesos, le acontecían estando despierta 
y decía verlos “con los ojos del alma” y sólo ocasionalmente “con los ojos 
corporales” y siempre con las debidas disposiciones:  
 
 Estando en oración y recogimiento, teniendo el alma muy encendida de amor de 
nuestro Señor, y en deseos de agradarle. Entonces era levantado el espíritu a ver cosas 

                                                
10 Sobre la enfermedad de Marina de Escobar véase: BURRIEZA, op. cit. (nota 5), 2002, 
p. 57. 
11 Ibídem, pp. 13 y ss. 
12 LA PUENTE, op. cit, (nota 7), p. 14. 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

  - 31 - 

maravillosas que Nuestro Señor le mostraba. Unas veces parecía mostrárselas en el mismo 
lugar en que estaba orando, otras en los lugares donde sucedieron las tales cosas, como es 
el Portal de Belén, el Monte Calvario, otras en otros lugares distantes, y diversos 
apropiados a la cosa que se mostraba, y a veces era arrebatada al Cielo13. 
 
 Sus relaciones sobrenaturales más estrechas las entabló con los 
ángeles que le fueron asignados para ayudarla en su perfeccionamiento 
espiritual, con Jesucristo, con la Virgen María y con san Ignacio de Loyola. 
No es casualidad que doña Marina tuviera este apego visionario con el 
fundador de la Compañía de Jesús, dada la vinculación que desde pequeña 
tuvo con esta congregación y que como ha señalado Burrieza, la 
espiritualidad jesuítica se propagó extraordinariamente a través de sus 
predicadores, sus libros de espiritualidad y el especial cuidado que daban a la 
práctica de la confesión y la dirección espiritual. Luis de La Puente, 
prestigioso teólogo jesuita y escritor de obras espirituales de referencia en el 
siglo XVII, fue el director espiritual de Marina de Escobar y el encargado de 
tomar nota de cada una de las experiencias sobrenaturales que le acontecían a 
su encomendada. Era este sacerdote un hombre ducho en Teología Espiritual, 
que creyó en Marina y en la veracidad de sus contactos celestiales, pero aún 
así, dado el carácter extraordinario de los mismos, no fueron bien vistos en 
Roma por sus superiores. Hasta tal punto hubo recelos por la visionaria que 
llegó a afectar al proceso de beatificación de La Puente14.  
 Las enseñanzas y lecturas de sus directores espirituales y confesores 
jesuitas proporcionarían a Marina de Escobar una base instrumental para 
poner en marcha las disposiciones dadas por Ignacio de Loyola encaminadas 
a llevar una vida dirigida hacia su santificación, basada en la oración mental y 
en la meditación de los misterios de su religión15. También le ayudaron a 
disponer la fundación de un convento de la Orden de Santa Brígida en 
Valladolid, un objetivo que persiguió Marina desde que recibió esta 
encomienda en sus visiones. El padre La Puente le ayudó a dar forma a las 
reglas de la nueva comunidad, que también habían sido dictadas por orden 
divina y juntos trabajaron en el proyecto hasta que finalmente le llegó la 
muerte en 1624, 9 años antes que a su encomendada. Ninguno de los dos 
pudo ver llegar a ver el establecimiento de la nueva fundación, pues el 
camino no fue fácil y requirió de contactos y diplomacia, pero finalmente el 
10 de octubre de 1637 se instalaron las primeras monjas de la comunidad en 
el monasterio de El Salvador, el primero de brigidinas en España16.  

                                                
13 Ibídem. 
14 Del estudio de la relación entre Marina de Escobar y los jesuitas de ha ocupado Javier 
Burrieza, especialmente en: BURRIEZA, op. cit., (nota 5), 2002, pp. 64, 82-89; “Hace 
mucho al caso tratar con personas experimentadas. Los ámbitos femeninos de la 
Compañía de Jesús”, en BURRIEZA, J., El alma de las mujeres. Ámbitos de espiritualidad 
femenina en la modernidad, Valladolid: Universidad de Valladolid, 2015, pp. 325-364 y 
en BURRIEZA, op. cit., (nota 5), 2017. 
15 BURRIEZA, op. cit., (nota 5), 2002, p. 95. 
16 Una investigación completa sobre la fundación del monasterio en BURRIEZA, op. cit., 
(nota 5), 2017. 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 32 - 

 Marina de Escobar murió siendo considerada una santa en vida. Su 
entierro fue multitudinario, como ella misma había profetizado. A partir de 
ese momento los jesuitas se ocuparon de su proceso de beatificación, que 
desde el principio no aparentaba ser fácil, puesto que en Roma no gustaban de 
este tipo de “santidad”. Pero su prestigio espiritual fue tal que la Compañía de 
Jesús no fue la única congregación religiosa en propagar sus virtudes, sino 
que también se ocuparon otras órdenes, y por supuesto sus conciudadanos de 
Valladolid17.  
 En definitiva, en la figura de Marina de Escobar confluyeron dos 
factores que motivaron la extraordinaria popularidad que alcanzó: en vida 
gracias a su consideración de mujer de Dios, piadosa y resignada al 
sufrimiento en la postración de su cama, que compatibilizaba con una 
fascinante vida sobrenatural; y por otro lado, al morir, porque se convirtió, 
como ha señalado Burrieza, “en el prototipo de Hija espiritual de la 
Compañía”. El fervor popular y los jesuitas propagaron su fama de santidad 
con el fin de conseguir de Roma la ansiada beatificación, finalmente nunca 
alcanzada18. A pesar de este frustrado intento, el esfuerzo no fue en vano, 
pues tratando de alcanzar los altares se generó un corpus literario, documental 
y artístico que ilustra acerca de la extraordinaria influencia cultural que tuvo 
este personaje y que como en otros ámbitos, también se aprecia en el arte.  
 Fue inevitable que sus visiones influyeran en la iconografía artística 
religiosa, bien por voluntad propia de los artistas o por la de los promotores 
de la obra. Y aún sin contar con la publicación de la “biografía espiritual”, en 
1665 la primera parte y en 1673 la segunda, sus vivencias sobrenaturales 
serían bien conocidas además de por sus confesores y directores espirituales, 
por su círculo más cercano de seguidores y por la comunidad de religiosas del 
monasterio cuya fundación promovió. No puede comprenderse de otra 
manera la existencia del imaginario iconográfico inspirado en ella: gran 
número de retratos que como veremos, se citan en la documentación de la 
época, la creación del Cristo vestido de jesuita, o la serie de obras que 
recogen sus experiencias sobrenaturales.  
 
 Retratos de Marina de Escobar. 
 Antes de que se editara la vida de doña Marina, que ya tenía 
preparada el padre La Puente antes de morir, su retrato y sus experiencias 
visionarias ya habían sido difundidas a través de pinturas y posiblemente 
también de estampas. Como ha indicado Burrieza, estamos hablando de la 
“mujer más retratada en el Valladolid del siglo XVII, fuera del ámbito de la 
familia real o de una casa nobiliaria”, lo cual refleja el gran prestigio que la 
avalaba, a ella y desde luego también a sus visiones19. Respecto a sus retratos, 
se han conservado varios ejemplares que nos muestran con cierto detallismo 
la fisonomía de la visionaria. Fernández del Hoyo ya advirtió que todos son 
bastante semejantes entre sí y describe su rostro “no muy agraciado, 
                                                
17 BURRIEZA, op. cit., (nota 5), 2002, pp. 131-134. 
18 Ibídem, p. 63. 
19 BURRIEZA, op. cit., (nota 5), 2017, p. 147. 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

  - 33 - 

corresponde al de una mujer anciana pero que no representa los 79 años que 
alcanzó, probablemente consumida por la enfermedad, y que deja entrever 
una serenidad no exenta de firmeza”20.  
 Es posible que, como ha señalado Burrieza, el pintor Diego Valentín 
Díaz se convirtiera en el custodio de su imagen21. Comparto su opinión, 
fundamentalmente porque el artista tuvo trato personal con ella o al menos 
debió de conocerla, pues actuó como testigo, junto al también pintor Tomás 
Peñasco, en su causa de beatificación. También se aprecia que Díaz hubo de 
haberla viso personalmente por la carta que le envió la condesa de Requena 
en 1640, con la siguiente petición:  
 
 Deseo que Vm tenga salud y no habrá perdido la memoria del glorioso 
semblante de la Sra. doña Marina de Escobar y siendo así se sirba de remitirme un retrato 
suyo para el pecho y que la toca no descubra nada de cabello ni tenga curiosidad en la 
postura sino redonda de sienes y tan parecido como otro que Vmd me remitió22. 
 
 Diego Valentín Díaz hubo de pintar numerosos retratos Marina de 
Escobar pues según el inventario que hizo junto a su mujer en 1661, poseían 
“un retrato en lienço de doña marina de escobar de tres cuartas de alto en 
bastidor sin marco en quarenta reales; otra cabeca de doña marina descobar en 
lienço en seis reales”. Debieron ser similares a uno anónimo conservado en el 
monasterio de las Brígidas de Valladolid23. Del citado Tomás Peñasco, 
discípulo del anterior, se conserva un retrato de la visionaria muy peculiar en 
el Santuario de la Gran Promesa de Valladolid, antiguo colegio jesuita de San 
Ambrosio24. En él aparece efigiada con las manos entrelazadas, cubierta por 
la ropa de la cama en la que se vio confinada, y lo que resulta más 
extraordinario, acompañada de su ángel de la guarda, aspecto este que 
analizaré posteriormente con más detalle. En la misma línea iconográfica de 
esta obra y perteneciente al círculo artístico de Peñasco, se haya el Retrato de 
la Venerable Virgen Marina de Escobar, una pintura sobre cobre que ha 
aparecido recientemente en el mercado de arte25 (Fig. 1). En ella se muestra a 
la protagonista tumbada en la cama, como puede verse en otras obras que se 
analizarán después, y acompañada por su inseparable ángel de la guarda. 
 Otra obra de Peñasco es el retrato de La beata Marina de Escobar 
acompañada de su biógrafo y confesor el padre Luis de la Puente que se 
exhibe en el museo conventual de Santa Ana. En la pintura aparecen efigiados 
estos personajes con bastante fidelidad a sus facciones reales, a tenor de los 
retratos, pictóricos y gráficos que se conservan de sendos personajes. Los dos 
están adorando una vistosa cruz de pedrería, y acompañados de querubines26. 

                                                
20 FERNÁNDEZ DEL HOYO, op. cit., (nota 5), p. 124. 
21 BURRIEZA, op. cit., (nota 5), 2002, p. 147. 
22 URREA, J., y BRASAS, J.C., “Epistolario del pintor Diego Valentín Díaz”, Boletín del 
Seminario de Estudios de Arte y Arqueología: BSAA, 46, 1980, pp. 435-449. 
23 BURRIEZA, op. cit., (nota 5), 2002, p. 148. 
24 Ibidem, pp. 94 y 149; URREA y VALDIVIESO, op. cit., (nota 6), p. 57.  
25 Subarna, 04/10/2018, óleo sobre cobre, 21,5 x 18 cm.  
26 URREA y VALDIVIESO, op. cit., (nota 6), p. 12.  



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 34 - 

Aunque también se han conservado retratos más convencionales, como uno 
de Antonio de Novoa de 1679, en el que Marina de Escobar aparece de pie, 
con el semblante adusto y mostrando una fortaleza de carácter que al parecer 
nunca tuvo en vida27. 
 La imagen más difundida y accesible de la visionaria fue y es el 
grabado que hizo Marcos de Orozco en 1665 para el primer libro de su vida 
escrito por el padre La Puente, y que también se incluiría en la segunda parte 
de fray Andrés Pinto (Fig. 2). Este mismo grabado fue incluido, con ligeras 
modificaciones en su diseño en la traducción en latín de la Vida de Marina de 
Escobar, y una nueva versión del mismo en formato de estampa fue 
reelaborada por el grabador flamenco Jean Baptiste Barbé. A esta colección 
gráfica hay que añadir el que fue incluido dentro de la Vida Maravillosa en 
versión en alemán28, que si bien puede tener cierto interés iconográfico, como 
testimonio de la efigie de doña Marina es del todo nulo, pues los rasgos de la 
mujer que aparece en la composición corresponderían, en todo caso, a un 
retrato idealizado de la visionaria en su juventud. Lo mismo podemos decir de 
la ilustración que incluye la versión breve de la obra del padre Pinto 
publicada en 180029. 
 Sin contar con todos los ejemplares de la Vida Maravillosa de 
Marina de Escobar que pudo haber en circulación durante el último tercio del 
siglo XVII en Europa y América, se aprecia que la difusión de su retrato fue 
extraordinaria para una mujer de su tiempo. Los inventarios de la época que 
tan útiles resultan para conocer la historia del coleccionismo, nos ofrecen 
datos reveladores. Por ejemplo, en el inventario hecho en 1634 por su amiga y 
seguidora Vittoria Colonna Henríquez-Cabrera, sólo un años más tarde de la 
muerte de Marina, se indica que tenía “un retrato de tres quartas de alto sin 
marco de Doña Marina de Escobar”30. Tras consultar la investigación que de 
los inventarios madrileños de entre 1601 y 1750 hicieron Burke y Cherry, he 
hallado la presencia de siete pinturas de Marina de Escobar, aunque sólo en 
tres de ellos se especifica que se trate de retratos, contando el de Vittoria 
Colonna, pero dado el tamaño de los cuatro restantes intuyo que también lo 
fueron31. De los inventarios consultados por el profesor Rojo se advierte que 
después de la muerte de Marina de Escobar existieron en Valladolid al menos 

                                                
27 Se conserva en el Real Colegio de los Ingleses. Colección de San Albano., BURRIEZA, 
op. cit., (nota 5), 2002, p. 149; URREA y VALDIVIESO, op. cit., (nota 6), p. 312. 
28 MAYR, U., Spannischer Tugent-Spiegel das ist Leben und Wandel der ... Frauen 
Marina de Escobar, Salzburgo: Johann Baptist Mayr, 1675, es una adaptación de la 
primera parte de La Puente. 
29 PINTO, A., Breve noticia de la vida y muerte de la venerable virgen Doña Marina de 
Escobar…, Valladolid: Pablo Miñón, 1800. 
30 BURKE, M.B. y CHERRY, P., Collections of paintings in Madrid, Los Ángeles: 
Provenance Index of the Getty Information Institute, 1997, p. 296. 
31Ibídem, pp. 296, 635, 198, 714, 792, 793 y, correspondientes a los inventarios de: 
Vittoria Colonna (1634), Jerónimo Valle de la Cerda (1671), Vespasiano Gonzaga y Mª 
Inés Manrique de Lara (1679), Ana de Silva y Corella (1681), dos que tenía Pedro Núñez 
de Guzmán (1683) y Catalina Vélez de Guevara (1685). 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

  - 35 - 

ocho retratos en casas particulares32, sin contar con los dos que aparecen 
consignados en el inventario que hizo en 1638 Gregorio de Pedrosa, obispo 
de Valladolid, con la particularidad de que uno lo representaba “de viva y 
otro de muerta” 33.   
  
 Cristo vestido de jesuita y sus variantes. 
 El modelo iconográfico más excepcional creado a raíz de las visiones 
de Marina de Escobar fue el conocido como “Cristo sacerdote” o “Cristo 
vestido de jesuita”. Esta peculiar imagen nos presenta a Jesucristo de 
apariencia robusta, con vestidura eclesiástica que se ha relacionado con la que 
llevaban los miembros de la Compañía de Jesús antaño34; su semblante es 
serio pero la expresión de los ojos, que busca el contacto directo con el 
espectador, es serena. La iconografía se fundamenta en la visión de Cristo que 
tenía Marina de Escobar, pues aunque lo pudo ver como niño y durante 
distintos episodios de su Pasión, normalmente se le aparecía de la forma que 
explica el padre La Puente:  
 
 en su proprio rostro, estatura de Varon perfecto, de edad de treinta y tres años, 
como está en el Cielo; la cual no es muy alta, ni pequeña, fino en buena proporción: y 
aunque en diversos tiempos le veìa con vestiduras muy ricas, y misteriosas; mas la 
ordinaria era honesta de un morado, o leonado oscuro, larga hasta los pies, a modo de la 
loba, o sotana, cerrada por delante, que traen algunos eclesiásticos y encima de ella un 
como manteo del mismo color, menos largo que la loba, y sin cuello, preso en los 
hombros, y por allí muy ancho, descubriéndose por el cuello y bocas de las mangas algo 
como de lienzo muy blanco: el cabello largo hasta los hombros, partido por medio, y en la 
cabeza una como diadema de oro finísimo35. 

 
 Esta descripción en casi todos sus detalles quedó perfectamente 
plasmada en la iconografía del “Cristo vestido de jesuita”, que posiblemente 
ya en vida de doña Marina se comenzara a difundir, pero sobre todo desde 
mediados del siglo XVII y en ámbitos jesuíticos. La Inquisición aprobó la 
iconografía y se divulgó a través de grabados, algunos de los cuales fueron 

                                                
32 José Colmenares Hurtado de Mendoza (1636), Ldo. Juan Arias de la Rúa (1637), Ana de 
Asperilla y Noriega (1656), Ana María de Oviedo y Barros (1656), Alonso de Santiesteban 
(1668), Isabel del Castillo (1674), Alonso Cordero Berrocal (1674) y Jacinto Pardo de 
Santiesteban (1674). 
33 Datos tomados de la documentación del Archivo Histórico Provincial de Valladolid, 
extractada y generosamente puesta a disposición de los investigadores por el catedrático de 
Historia de la Ciencia de la Universidad de Valladolid Anastasio Rojo Vega en 
https://investigadoresrb.patrimonionacional.es consultada el 24-03-2019. 
34 Esta iconografía ya ha sido ampliamente estudiada, por lo que me limitaré a comentarla 
brevemente y a hacer algunas apreciaciones, véase: URREA, J. y VALDIVIESO, E., 
“Aportaciones a la historia de la pintura vallisoletana”, Boletín del Seminario de Arte y 
Arqueología de Valladolid, 37, 1971, 353-384; VALDIVIESO, E., La pintura en 
Valladolid en el siglo XVII, Valladolid: Diputación Provincial de Valladolid, 1971; 
BURRIEZA, op. cit. (nota 5), 2002, pp. 104-105; PEÑA, op. cit., (nota 6); URREA y 
VALDIVIESO, op. cit., (nota 6), pp. 57-59.  
35 LA PUENTE, op. cit., pp. 7v-8r. 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 36 - 

impresos en París36. Los trabajos en pro de la beatificación de Escobar pero 
también del padre La Puente necesitaban de la difusión de la vida y obra de 
sendos personajes, y la extensión de esta nueva iconografía a partir de su 
mutua colaboración formó parte de una estrategia de promoción acorde con la 
trascendencia alcanzada en vida. De modo que aunque suscribo la opinión de 
Peña cuando destaca la previa existencia de la iconografía de Cristo con ropas 
sacerdotales, y que posiblemente pudo conocer Marina de Escobar, lo cierto 
que el nuevo modelo surge a causa de sus visiones y se fundamentan y 
difunden en primer lugar por la devoción que despertaba su figura en los 
vallisoletanos de la época, y en segundo lugar por el interés de la Compañía 
de Jesús en apoyar y legitimar sus experiencias visionarias y alcanzar la 
beatificación, pues no se comprende de otra forma la extraordinaria difusión 
de esta particular iconografía37. 
 El artífice que supo dar materialidad a las visiones de doña Marina 
fue de nuevo el pintor Diego Valentín Díaz. Tal y como ha señalado 
Valdivieso, la iconografía tiene su inicio en el Cristo Salvador del Mundo 
(1644) de la catedral de León, que aunque no se ajusta del todo a la 
descripción de doña Marina, es muy similar y coetánea a la pintura del Cristo 
vestido de sacerdote (ha. 1640) de la iglesia de San Ildefonso de Valladolid38 
(Fig. 3). En esta pintura se encuentran los rasgos que caracterizan este modelo 
iconográfico que se difundió en el ámbito jesuítico por toda Europa y 
América. Otros intérpretes de la imagen creada por Díaz fueron el resto de 
pintores vallisoletanos de la segunda mitad del siglo XVII: Tomás Peñasco39, 
Diego Díez Ferreras40 y Felipe y Manuel Gil de Mena41 y Felipe Gil de Mena 
“el Joven”42, lo que demuestra la amplia presencia de la imagen del Cristo 
vestido de sacerdote en Valladolid y localidades cercanas. También se 
encuentran ejemplares anónimos en Navarra43, en Alicante44 y en 
Andalucía45. 

                                                
36 BURRIEZA, op. cit., (nota 5), 2002, p. 105. 
37 PEÑA, op. cit., (nota 6), pp. 342-344. 
38 URREA, J., Diego Valentín Díaz (1586-1660). Catálogo de la exposición, Valladolid: 
Caja de Ahorros Popular de Valladolid, 1986.  
39 Iglesia de San Miguel y San Julián de Valladolid; en el monasterio de las Brígidas y de 
las mismas dimensiones que el retrato de Marina de Escobar ya comentado, se conserva un 
Retrato de Cristo de Peñasco, de hacia 1640, que aunque de busto, también presenta los 
mismos rasgos, cf. URREA y VALDIVIESO, op. cit., (nota 6), pp. 257-258; anteriormente 
había sido atribuido a Diego Valentín Díaz. 
40 Monasterio de la Purísima Concepción de Ágreda, Soria (1672); colegiata de San 
Antolín de Medina del Campo (hacia 1670), PEÑA, op. cit., (nota 6), p. 339. 
41 Iglesia de la Magdalena, Valladolid (1676), PEÑA, op. cit., (nota 6), p. 340. 
42 Convento de Santa Ana, Valladolid; convento de Jesús y María, Valladolid, PEÑA, op. 
cit., (nota 6), p. 339. 
43 Ibidem, pp. 340-341. 
44 En el convento de las Capuchinas de Alicante, BURRIEZA, op. cit., (nota 5), 2017, p. 
102. 
45  Real Academia de Medicina de Sevilla cf. AA.VV., La colección artística de la Real 
Academia de Medicina de Sevilla, Sevilla: Real Academia de Medicina y Cirugía de 
Sevilla, 2000, p. 64; en Granada, cf. AA.VV., La huella de los jesuitas en Granada: del 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

  - 37 - 

 En casi todas las representaciones que he citado de Cristo vestido de 
sacerdote, así como en la mayoría de las pinturas relacionadas con el discurso 
visionario de Marina de Escobar, no faltan los ángeles, quienes al parecer 
fueron sus fieles acompañantes a lo largo de casi toda su existencia, tal y 
como se narra en las dos partes de su Vida Maravillosa. A ellos les dedicaré 
un epígrafe con el fin de explicar su presencia en las pinturas relacionadas 
con esta visionaria, pero antes es necesario adelantar que la compañía de estos 
seres celestiales estaba justificada, puesto que, tal y como indicó el padre La 
Puente, al querer el Señor guiar a Dña. Marina “por caminos interiores, y tan 
nuevos y tan extraordinarios” quiso que la acompañaran, además de su ángel 
de la guarda, que tiene todo ser humano según la teología católica, ángeles 
especiales que la acompañasen y guiasen en el camino hacia la perfección 
espiritual. Contando al ángel de la guarda, según la Vida escrita por los padres 
La Puente y Pinto, llegó a contar con la asistencia y compañía de hasta once 
ángeles46. A todos ellos deben sumarse las cortes celestiales que veía 
ocasionalmente y que se postraban ante la presencia de Jesucristo. Es por esta 
razón que en casi todas las representaciones de Cristo vestido de jesuita, al 
margen del tradicional fondo de seres celestiales, muy extendido en la 
iconografía cristiana, Jesús aparece flanqueado por dos ángeles niños que le 
miran embelesados, en actitud piadosa, arrodillados y luciendo ricos y 
elegantes vestidos47. 
 La representación de la visión de Jesucristo que tenía Escobar, 
readaptada al modelo iconográfico de Cristo vestido de jesuita, tuvo otras dos 
modalidades, aunque sólo presentes en el ámbito de la Compañía de Jesús y 
en el monasterio de las Brígidas que fundó. Se trata de nuevo de una creación 
de Diego Valentín Díaz, en la que aparecen juntos Jesucristo, con su ya 
tradicional indumentaria eclesiástica, y doña Marina48. Esta se encuentra 
sentada a una mesa y en disposición de escribir aquello que Él le insta, cuya 
apariencia y semblante es igual al modelo examinado anteriormente, con la 
diferencia del cambio en la postura de sus manos, que no están una sobre la 
otra, sino que con la mano izquierda dirige su dedo índice a su devota, 
indicando que escriba. Este gesto imperativo hay que vincularlo con dos 
                                                                                                           
Colegio de San Pablo a la Facultad de Teología, Granada: Facultad de Teología, 2014, pp. 
522-523 y en la Iglesia del Sagrado Corazón de Jesús de Sevilla, cf. AA.VV., Amor a lo 
Visible. Tras las huellas de la Compañía de Jesús en Córdoba. Catálogo de la exposición, 
Córdoba: Universidad Loyola Andalucía, 2018, pp. 190-191. 
46 En 1622 se indica que llegaron a ser diez los ángeles que asistían a Marina pero por el 
contexto se induce que se trata de los ángeles extraordinarios que le acompañaron: LA 
PUENTE, op cit., p. 653; para evitar caer en interpretaciones equívocas, el padre Pinto 
aclara que eran once ángeles incluido el de la guarda, PINTO, op. cit, p. 430.  
47 En el mercado de arte aparecieron dos pinturas de sendos ángeles formando pareja, que 
presentaban las mismas características que los que acompañan arrodillados al Cristo 
vestido de sacerdote. Por esta razón el profesor Valdivieso ha considerado que pudieron 
formar parte de una composición completa, incluyendo al Señor.  
48 Iglesia de San Miguel y de San Julián; de este mismo modelo hay otra pintura del artista 
en el convento de las Brígidas, cf. URREA y VALDIVIESO, op. cit., (nota 6), p. 259. En 
este mismo lugar también se conserva una copia tardía de la misma, elaborada por Sor 
Teresa del Niño Jesús, cf. PEÑA, op. cit., (nota 6), p. 343. 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 38 - 

circunstancias: la primera es que Marina de Escobar dijo que quiso poner por 
escrito sus visiones por mandato divino, pero por otro lado está la clara 
intencionalidad por parte de los promotores de la beatificación de Escobar y 
La Puente, y también de esta pintura, es decir, la Compañía de Jesús, de 
reflejar la inspiración divina de los acontecimientos extraordinarios que dicha 
mujer experimentaba.  
 El mismo objetivo se buscaba con otra nueva creación iconográfica; 
esta vinculaba los retratos de Escobar y La Puente con la iconografía del 
Cristo vestido de sacerdote, y en la que los efigiados aparecían adoptando el 
modelo de donante, tan extendido en el arte religioso cristiano. En este caso 
es posible que el primer artífice en idear esta solución tan ingeniosa y de 
provecho para los objetivos de la Compañía de Jesús fuera el pintor Tomás 
Peñasco, ya que es el autor de al menos, dos ejemplares49 .  
 
 Los ángeles de Marina de Escobar. 
 Como ya he señalado en líneas anteriores, conocer la asistencia y 
compañía que los ángeles dieron a Marina de Escobar según sus visiones, es 
fundamental para analizar las representaciones artísticas vinculadas con este 
personaje50. Estos seres celestiales, a quienes se les había encomendado 
tutelarla en su camino hacia la perfección espiritual, la acompañaron en cada 
episodio sobrenatural que tuvo, aunque no siempre los podía ver. Pero cuando 
se le manifestaban, en ocasiones aparecían vestidos ricamente, como recuerda 
Peña, de la forma en que se representaban en muchas ocasiones a estos 
ángeles celestiales.  
 El primero que se le manifestó fue su ángel de la guarda, que siempre 
la asistía, como a todo cristiano y que aparece en varias representaciones 
pictóricas, siempre acompañando a su custodiada en la cabecera de la cama. 
De él se nos habla tanto en la primera como en la segunda parte de la Vida 
Maravillosa y se le describe como “en figura de niño de hasta diez años, muy 
hermoso, y resplandeciente vestido con una vestidura blanca, mostrando en su 
rostro grande majestad51. Destaca y sorprende su presencia en los dos retratos 
citados de la venerable, el del antiguo colegio de San Ambrosio y el 
aparecido en el mercado de arte. En sendas obras se ve a este personaje de la 
forma en que se le describe, aunque luciendo vestiduras más ricas, que según 
la visionaria, vestía ocasionalmente. 
 Se mencionan además “otros cuatro ángeles que la dio N. Señor para 
su defensa y compañía”, al parecer por mediación de San Ignacio de Loyola. 
Se describen a estos ángeles “vestidos con ricas vestiduras cada uno de 
diferente color, uno de color azul (…) otro de color verde (…) otro de un 

                                                
49 Uno se encuentra en la iglesia del Rosarillo de Valladolid y el otro en una colección 
particular de Barcelona, URREA y VALDIVIESO, op. cit., (nota 6), p. 259. Existe otra 
versión, de autor anónimo, pero de calidad discreta, en el convento de Sancti Spiritus de 
Valladolid, PEÑA, op. cit., (nota 6), p. 340. 
50 Un acercamiento a esta cuestión en: ÁVILA, M., “Ángeles apócrifos en los conventos 
de monjas”, Hispania Sacra, vol. 69, 140, 2017, p. 655. 
51 LA PUENTE, op. cit., p. 9 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

  - 39 - 

encarnado muy precioso, y otro de un morado muy fino”52. Ella dijo que al 
principio no los veía excepto en sus visiones “en lo sobrenatural”, y cuando la 
ayudaban en momentos en los que no se valía por sí misma, como moverse o 
levantarse de la cama “lo cual ha muchos años que no puedo hacer sin su 
ayuda particular”53. En cambio, tiempo después los podía contemplar 
habitualmente y dice de ellos:  
“los dos eran mayores en la apariencia, y los dos menores, con el exceso que 
hace un niño de diez años a otro de siete, su vestido era una túnica hasta los 
pies de coral azul, y encima otra al modo de dalmática con sus mangas, que 
llegaban hasta las rodillas, sobre esta un modo de manto, que ponían debajo 
del brazo, por la una parte revuelto, asistían en cuatro partes señaladas de su 
aposento, algo apartadas de la cama, uno de los mayores, y otro de los 
menores por su orden en la pared de la cabecera, y otros dos a la pared junto a 
ella, haciendo como un triángulo; pero el de la guarda siempre se mostraba a 
la cabecera de la cama, antes de los otros dos”54.  
 Se llamaban, la primera pareja, Gabriel y Rafael y los de la segunda 
Missus maior y Missus minor. A estos cuatro se les unía puntualmente el 
pequeño ángel Paraninfo, a cuya ayuda se resistió por considerarse indigna 
de su asistencia. Al ángel de la guarda, Gabriel, Rafael, Missus maior, Missus 
minor y Paraninfo se les unieron en los años finales de su vida “otros cuatro 
ángeles, que con un modo maravilloso estaban siempre con ella en su 
aposento, aunque no siempre los veía, como a los cuatro primeros”55. 
 Todos ellos aparecen representados en la pintura La canción mística 
de Marina de Escobar56 (Fig. 4), que narra visualmente una de las numerosas 
ocasiones en las que los ángeles que la acompañaban le animaron en su 
sufrimiento, físico y espiritual, con canciones y música. Este acontecimiento 
tan gozoso para Marina lo experimentó a lo largo de varios años y siempre en 
coincidencia con una fiesta litúrgica destacada, como la Epifanía, la 
Presentación, la Resurrección, Semana Santa y también en la festividad de 
Santa María Magdalena57. La descripción que recoge La Puente de estas 
visiones son muy similares, por lo que cualquiera de ellas puede ajustarse, 
con las debidas licencias artísticas, a la obra de La canción mística de doña 
Marina Escobar. Pero tal y como ha señalado Valdivieso, la inscripción que 
aparece en la pintura corresponde a la letra de esa canción mística que cantó 
la visionaria, de modo que la pintura esté representado un momento en el que 
animada por los ángeles, entona unos versos inventados por ella misma58.  

                                                
52 Ibídem, p. 85. 
53 Ibid., p. 9. 
54 Ibíd., p. 169. 
55 Ibíd. 
56 Esta obra ha sido analizada y comentada por Enrique Valdivieso en URREA y 
VALDIVIESO, op. cit., (nota 6), pp. 259-261, pero quisiera aportar algunos matices 
respecto al episodio de la Vida Maravillosa que se representa en la pintura.  
57 LA PUENTE, op. cit., pp. 178, 180, 206-207, 215, 599. 
58 Valdivieso indica que ese momento pude ser cuando es llevada a la Jerusalén Celestial 
en compañía de los ángeles, Ibídem, p. 309. 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 40 - 

 Teniendo en cuenta este detalle y la actitud de los ángeles que la 
acompañan, lo más probable es que este episodio esté inspirado en los 
acontecimientos narrados en el libro 6, capítulo XIII, de la obra escrita por La 
Puente, que trata del momento en el que a los cinco ángeles que ya la asistían, 
se le suman otros cuatro59:  
 
 Luego se juntaron los cuatro ángeles con los cinco que de ordinario están 
conmigo, a cantar y tocar, y el ángel pequeño se puso en medio de los ocho, y el 
comenzaba a cantar, y los demás le respondían, y seguían en tono bajo; el Santo Ángel me 
dijo, ea, hermana, tú nos has de ayudar, di, comienza, nosotros te seguiremos, y aunque yo 
rehusaba hacer esto, pero insistió de tal manera que lo hube de hacer, y comencé a decir 
unas tonadas muy espirituales que yo sabía, y los ángeles las repitieron60.  

 
 Como ella misma pudo comprender, el entretenimiento que le daban 
estos amigos celestiales tenía sus antecedentes, nada menos que en la figura 
de san Francisco de Asís, a quien también estos seres le calmaban los dolores 
a través de la música61. Un sufrimiento claramente representado en la cama 
donde hubo de guardar reposo a causa, al parecer, de sus fuertes 
padecimientos físicos, pero también con la corona de espinas que lleva en la 
cabeza, que según se cuenta en su Vida Maravillosa, la sintió espiritualmente 
en varias ocasiones: “me fue puesta en la cabeza una corona de espinas, con 
la cual sentí un dolor y pena interior muy extraordinario”62. Este tormento 
debe asociarse a la búsqueda de la identificación plena con Cristo y el 
sufrimiento de su Pasión, una tendencia espiritual que tienen sus orígenes en 
la Edad Media. Pero igualmente que sucedió con Jesucristo, el padecimiento 
tiene poder redentor, y así lo comprende en otro episodio visionario:  
 
 el día antes [que] me había sido puesta la corona estando recogida como suelo, vi 
que aquella corona que con tanta pena tenía en mi cabeza, había florecido, y dado de sí 
unas flores muy hermosas, y agradables (…) díjele, mi Señor, ¿qué es aquesto?¿Qué flores 
son estas que me han nacido en esta corona de espinas? Respondióme su Majestad, esas 
flores son de los merecimientos, que con los dolores de las espinas esta corona te has 
ganado63.  

 

                                                
59 “Como nuestro Señor cerca de los postreros años de su vida señaló otros cuatro Ángeles, 
que encubiertos asistiesen en su aposento, y a tiempos se descubrían, haciendo 
maravillosas representaciones de varios misterios”, cf. Ibídem, p. 626 
60 El texto invita a confusión pues no queda claro si además de Paraninfo, había otro ángel 
de pequeña estatura con él. Lo cierto es que como recoge el padre Andrés Pinto por boca 
de Marina, al final de su vida llegaron a ser once los ángeles que la asistían: “estando para 
comer todos mis Señores los ángeles, que son once con el de mi guarda”, y once son los 
ángeles que aparecen en la pintura de Peñasco, cf. PINTO, op. cit., p. 430.  
61 LA PUENTE, op. cit, p. 605. 
62 Ibídem, p. 112. 
63 Ibid., p. 113; en otra ocasión se menciona que tras sufrir ataques por parte del demonio, 
hasta incluso hacerle sangrar, ve a dos ángeles que le están tejiendo una corona de flores; 
su ángel de la guarda le explica que le añade una flor más como premio a los 
padecimientos referidos, Ibid, p. 69.  



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

  - 41 - 

 Es muy posible que se difundiera la representación iconográfica de 
“los ángeles de Marina de Escobar” en pinturas para oratorios particulares. 
Hay constancia de su existencia, siguiendo el testimonio de fray Alonso de 
León, en el contexto del escándalo surgido en el convento de San Plácido a 
cuenta de unos pactos con varios demonios, el monje indicó sobre uno de los 
implicados, Jerónimo de Villanueva, que no le había resultado extraño haber 
visto la pintura de su ángel “por aver visto en el oratorio de la Condesa Nieva 
pintados dos Ángeles, que decían eran de Doña Marina de Escobar”64. 
 Como ya ha señalado Peña sobre la indumentaria de los ángeles que 
acompañan al modelo de Cristo jesuita, la vistosidad cromática y la riqueza 
de los tejidos son rasgos comunes en las representaciones angélicas, 
especialmente durante el periodo barroco. No obstante, creo que deben 
adscribirse a este imaginario visionario que estamos analizando la pintura de 
Tomás Peñasco La Eucaristía adorada por dos ángeles, fechada hacia 
163965. Fundamento mi aserto primero en la popularidad de las visiones de 
doña Marina y en el reconocimiento particular de los ángeles que la 
acompañaban, que como se acaba de explicar, se representaban por separado; 
por otro lado hay que tener en cuenta el sitio en el que se conserva la obra, 
que es el monasterio de las Brígidas, lugar para la cual debió ser encargada, 
como las otras de Tomás Peñasco que allí se conservan; por último, si 
atendemos a la Vida Maravillosa, allí se nos narra cómo los ángeles adoraban 
la Eucaristía, iconografía que por otro lado es frecuente en el ambiente 
contrarreformista, pero contando con todos los indicios anteriormente 
expresados, considero que la pintura recibió influencia de las experiencias 
visionarias de la venerable o al menos, el haber experimentado esta visión 
animó a las monjas a que se encargara. 
 
 Otras visiones de Marina de Escobar. 
 Si Diego Valentín Díaz contribuyó decisivamente a la 
materialización del universo visionario de Marina de Escobar, su discípulo 
Tomás Peñasco, como podemos comprobar, no le fue a la zaga. Otra obra 
suya, representando una nueva visión, se conserva en el monasterio de las 
Brígidas, lo cual ilustra el interés que tuvo la comunicad primigenia en 
perpetuar la memoria de las visiones que quedaron por escrito de su 
fundadora. Se trata de La plática espiritual de San Ignacio a Marina Escobar 
(Fig. 5)66.  
 Como ya ha explicado Valdivieso esta pintura recrea un episodio 
muy particular de la vida de la venerable, que aconteció en 1626 cuando 
estando en sus aposentos, recluida en la cama y en plena oración mental, 
sintió un vivísimo interés por escuchar una plática espiritual de un siervo de 
Dios. No es de extrañar después de 24 años sin poder trasladarse a ninguna 

                                                
64 CORDERO DE CIRIA, E., “Arte e Inquisición en la España de los Austrias”, Boletín 
del Museo e Instituto Camón Aznar, 70, 1997, p. 77. 
65 URREA y VALDIVIESO, op. cit., (nota 6), p. 258. 
66 Esta pintura ha sido analizada y comentada por Valdivieso en URREA y VALDIVIESO, 
op. cit., (nota 6), pp. 262-263.  



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 42 - 

iglesia a escuchar un sermón, dada su incapacidad67. Segundos después de 
albergar ese deseo, comenzó a ver entrar en su habitación ángeles, y 
seguidamente a san Benito, san Agustín, santo Domingo y san Ignacio de 
Loyola. Santo Domingo tomó la palabra y le anunció: “Venimos, Alma, en el 
nombre de nuestro Señor, y por su Divina ordenación a consolarte, y cumplir 
tu santo deseo, haciéndote una plática espiritual”. Doña Marina quedó muy 
complacida y los santos se pusieron de acuerdo para visitarla durante cuatro 
días y que cada uno le diera un sermón.  
 La pintura de Tomás Peñasco representa el día en que se ocupó de la 
prédica san Ignacio de Loyola68, protagonista de la composición junto a doña 
Marina, que aparece con su característica fisonomía y tumbada en la cama. El 
artista quiso cuidar cada detalle de la escena, empezando por san Ignacio que 
aparece sentado sobre un sillón de madera, o como se narra en el episodio: 
“un misterioso asiento que allí estaba, a manera de silla”. Los ángeles que 
según se cuenta, acompañaron a estos santos, visten de forma distinta a los 
que estamos acostumbrados a ver que acompañaban a doña Marina, 
posiblemente porque no se especifica en la fuente originaria que esos fueran 
los suyos. Como detalle curioso, vemos que la escena se completa con la 
presencia de seis miembros de la Compañía de Jesús, de los cuales tres visten 
sobrepelliz. Desconozco la identidad de estos personajes pero al contemplar 
sus retratos, de rasgos bien diferenciados, me inclino a pensar que Peñasco 
quiso incluir en la composición a un grupo de jesuitas vallisoletanos, ya 
fallecidos en el momento en el que doña Marina tuvo la visión y posiblemente 
conocidos por ella. La presencia de otros miembros de la Compañía de Jesús 
acompañando a san Ignacio no aparece en el relato publicado de 1673, de 
modo que o bien se trata de una licencia artística del pintor, una petición 
expresa del comitente, o bien que se contara ese detalle en la versión original 
del relato, antes de ser editada por el padre Pinto y que este, por evitar 
controversias con sus superiores de Roma, prefiriera obviarlo, pero aún así, 
sobrevivió en la memoria de otros. No obstante, no hubiera sido la primera 
vez que, según la Vida Maravillosa, la señora recibía en sus aposentos a 
jesuitas fallecidos. Se aprecia por tanto la mano de la Compañía de Jesús en 
cada detalle del imaginario de su “hija espiritual”.  
  

                                                
67 Este episodio tiene un antecedente pues parece que antes de que los santos la visitaran 
para darle una plática cada uno, la visitaron san Ignacio y san Agustín, uniéndose 
posteriormente a este celestial coloquio santo Domingo y san Francisco de Asís; según 
Pinto, esta visión estaba anotada en un papel del año 1626: Capítulo XXV, “Plantícanla los 
Santos Patriarcas Santo Domingo, nuestro Padre San Ignacio, San Benito, San Agustín, y 
luego Cristo Señor Nuestro, y en otra ocasión el Venerable Padre Luis de la Puente”, cf. 
PINTO, op. cit., pp. 118-119. 
68 No es casualidad que a una “hija espiritual” de la Compañía, de los cuatros santos que la 
visitaron, se represente al fundador san Ignacio. Este celestial suceso debió de alcanzar 
gran popularidad pues fue incluido en una Vida de San Ignacio, además de otras ocasiones 
en las que se le apareció: FLUVIA, F.X., Vida de S. Ignacio de Loyola. Fundador de la 
Compañía de Jesús…, Barcelona: Pablo Nadal, 1753, T. II, pp. 437-438. 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

  - 43 - 

 En conclusión, la experiencia visionaria de la venerable Marina de 
Escobar generó la invención de nuevos modelos iconográficos que se 
difundieron extraordinariamente a lo largo de la segunda mitad del siglo 
XVII. La razón a este fenómeno se encuentra en el contexto socio-religioso 
del Valladolid del siglo XVII, donde esta mujer gozó de gran reconocimiento 
entre sus conciudadanos, los personajes de la Corte y la Compañía de Jesús. 
Esta congregación, junto con el apoyo popular, promovió su proceso de 
beatificación, incentivado con la publicación de su “biografía espiritual”, la 
Vida Maravillosa, la difusión de su retrato y la invención de nuevos modelos 
iconográficos, como el “Cristo jesuita”, que estaban basados en sus vivencias 
espirituales pero que también sirvieron para promocionar el camino de la 
santidad propuesto por la Compañía de Jesús, a la que la venerable estuvo 
siempre vinculada. 
 
 
 
BIBLIOGRAFÍA:  
 
AA.VV., La colección artística de la Real Academia de Medicina de Sevilla, 
Sevilla: Real Academia de Medicina y Cirugía de Sevilla, 2000. 
 AA.VV., La huella de los jesuitas en Granada: del Colegio de San Pablo a 
la Facultad de Teología, Granada: Facultad de Teología, 2014. 
AA.VV., Amor a lo Visible. Tras las huellas de la Compañía de Jesús en 
Córdoba. Catálogo de la exposición, Córdoba: Universidad Loyola 
Andalucía, 2018. 
ÁVILA, M., “Ángeles apócrifos en los conventos de monjas”, Hispania 
Sacra, vol. 69, 140, 2017. 
BEN-ARYEH DEBBY, N., “The images of Saint Birgitta of Sweden in Santa 
Maria Novella in Florence”, Renaissance Studies, 4, 2004, pp. 509-526. 
BOESCH, S. y SEBASTIANI, L. (ed.), Culto dei santi istituzioni e classi 
sociali in età preindustriale, L’Aquila/Roma: Japadre Editore, 1984. 
BURKE, M. B. y CHERRY, P., Collections of paintings in Madrid, Los 
Ángeles: Provenance Index of the Getty Information Institute, 1997. 
BURRIEZA, J., Los milagros de la Corte. Marina de Escobar y Luisa de 
Carvajal en la Historia de Valladolid, Valladolid: Colegio de San Albano, 
2002. 
BURRIEZA, J., El alma de las mujeres. Ámbitos de espiritualidad femenina 
en la modernidad, Valladolid: Universidad de Valladolid, 2015, pp. 325-364. 
BURRIEZA, J., “Fundaciones y visiones de Marina de Escobar”, en 
CAFFIERO, M., DONATO, M. P., FIUME, G., Donne, potere, religione: 
studi pero Sara Cabibbo, Milán: Franco Angeli, 2017, pp. 97-110. 
CAPRIOTTI, G., “Visions, Mental Images, Real Pictures. The Mystical 
Experience and the Artistic Patronage of Sister Battista da Varano”, IKON, 
Journal of Iconographic Studies, 6 (2013), pp. 213-224. 
 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 44 - 

CASAS, M., Teresa (Exposición), Salamanca: Cabildo Catedral de 
Salamanca, 2015, pp. 61-91. 
CORDERO DE CIRIA, E., “Arte e Inquisición en la España de los Austrias”, 
Boletín del Museo e Instituto Camón Aznar, 70, 1997. 
FRUGONI, C., “Le mistiche, le visioni e l'iconografia: rapporti ed influssi”, 
Temi e problemi nella mistica femminile trecentesca (Convegni del centro di 
Studi sulla spiritualità medioevale, 20), Todi: Accademia Tudertina, 1983. 
FRUGONI, C., “Female Mystics, Visions, and Iconography”, en 
BORNSTEIN, D. y RUSCONI, R. (eds.), Women and religion in medieval 
and Renaissance Italy, Chicago: University of Chicago Press, 1996, pp. 130-
164. 
CHRISTIAN, W. A., Jr., Apparitions in Late Medieval and Renaissance 
Spain, Princeton: Princeton University Press, 1989. 
ERICSSON, G., “Marina de Escobar and the Spanish branch of the Birgittine 
Order”, en LIEBHART, W. (ed.), Der Birgittenorden in der frühen Neuzeit, 
Fráncfort: Lang, 1998, pp. 293-308. 
FERNÁNDEZ DEL HOYO, M. A., Marina de Escobar, Valladolid: Caja de 
Ahorros Popular de Valladolid, 1984. 
FLUVIA, F. X., Vida de S. Ignacio de Loyola. Fundador de la Compañía de 
Jesús…, Barcelona: Pablo Nadal, 1753, t. II. 
GROSSINGER, C., Picturing women in late medieval and renaissance art, 
Manchester: Manchester University Press, 1997. 
HALICZER, S., Between Exaltation and Infamy: Female Mystics in the 
Golden Age of Spain.  New York: Oxford University Press, 2002. 
HAMBURGER, J., Nuns as Artists: The Visual Culture of a Medieval 
Convent. Berkeley: University of California, 1997. 
LAHOZ, L., “Santa Teresa y las imágenes: el peso de las prácticas y 
estrategias femeninas tardomedievales”, en LA PUENTE, L. de, Vida 
maravillosa de la Venerable Doña Marina de Escobar, natural de Valladolid, 
1ª parte, Madrid: Francisco Nieto, 1665.  
LEHFELDT, E., Religious women in golden age Spain: the permeable 
cloister, Aldershot / Hampshire: Ashgate, 2005, pp. 174-208. 
MAYR, U., Spannischer Tugent-Spiegel das ist Leben und Wandel der ... 
Frauen Marina de Escobar, Salzburgo: Johann Baptist Mayr, 1675. 
MORGAN, D., El Sagrado Corazón de Jesús. La evolución visual de una 
devoción, Barcelona: Sans Soleil, 2013. 
MORALES, A. J., “Clausura mística del alma. Un nuevo ejemplo de las 
relaciones entre mística y plástica”, Archivo Hispalense, 201, 1983, pp. 187-
198. 
MORENO, E. A., La imagen de Cristo en la contemplación de Santa Teresa 
de Jesús, Burgos: Editorial Monte Carmelo, 2007. 
PEÑA, A., “Tan verdadero Dios como verdadero hombre. Cristo vestido de 
jesuita”, en ÁLVARO, M. I. e IBÁÑEZ, J. (coord.), La Compañía de Jesús y 
las artes: nuevas perspectivas de investigación, Zaragoza: Universidad de 
Zaragoza, 2014, pp. 337-350. 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

  - 45 - 

PINTO, A., Segunda Parte. Vida maravillosa de la Venerable Virgen Doña 
Marina de Escobar, natural de Valladolid, sacada de los que ella misma 
escribió de orden de sus Padres espirituales y de lo sucedido en su muerte, 
Madrid: Viuda de Francisco Nieto, 1673. 
PINTO, A., Breve noticia de la vida y muerte de la venerable virgen Doña 
Marina de Escobar…, Valladolid: Pablo Miñón, 1800. 
POUTRIN, I., “Una lección de teología moderna. La Vida Maravillosa de 
Doña Marina de Escobar (1665)”, Historia Social, 57 (2007), pp. 127-143. 
SANMARTÍN, R., “En torno al arte y las visionarias”, Medievalia, 18 (2015), 
pp. 357-367. 
SANMARTÍN, R., “¿Era Teresa tan amiga de las imágenes? Sobre las 
visiones y el arte”, en BORREGO, E., y LOSADA, J.M., Cinco siglos de Teresa: 
la proyección de la vida y los escritos de Santa Teresa de Jesús, Madrid: 
Fundación María Cristina Masaveu Peterson, 2016, pp. 89-109. 
URREA, J., Diego Valentín Díaz (1586-1660). Catálogo de la exposición, 
Valladolid: Caja de Ahorros Popular de Valladolid, 1986.  
URREA, J., y BRASAS, J.C., “Epistolario del pintor Diego Valentín Díaz”, 
Boletín del Seminario de Estudios de Arte y Arqueología: BSAA, 46, 
1980, pp. 435-449. 
URREA, J. y VALDIVIESO, E., “Aportaciones a la historia de la pintura 
vallisoletana”, Boletín del Seminario de Arte y Arqueología de Valladolid, 37, 
1971, 353-384. 
URREA, J. y VALDIVIESO, E., Pintura barroca vallisoletana, Sevilla: 
Universidad de Sevilla, 2017, pp. 257-260. 
VALDIVIESO, E., La pintura en Valladolid en el siglo XVII, Valladolid: 
Diputación Provincial de Valladolid, 1971. 
 

 
 
Figura 1. Anónimo, Retrato de la Venerable Virgen Marina de Escobar, h. 1650. 
Óleo sobre cobre, 21,5 x 18 cm., Barcelona, colección particular. 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 46 - 

 
 
Figura 2.  Marcos de Orozco, Retrato de la Venerable Virgen Doña Marina de 
Escobar, 1665. Grabado calcográfico, 257 x 159 mm., Madrid, Biblioteca 
Nacional, signatura: IH/2796. 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

  - 47 - 

 
 
Figura 3. Diego Valentín Díaz, Cristo vestido de sacerdote, h. 1640. Óleo sobre 
lienzo, 183 x 112 cm., Valladolid, iglesia de San Ildefonso. 
 

 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 48 - 

 
 
Figura 4. Tomás Peñasco, La canción mística de Marina Escobar, h. 1645. 
Valladolid, monasterio de las Brígidas. 
 

 
 
Figura 5. Tomás Peñasco, La plática espiritual de San Ignacio a Marina Escobar, 
1645-50. Valladolid, monasterio de las Brígidas. 



 

 
 - 49 - 

 
 
 
 
 

MONJAS, DAMAS Y COMEDIANTAS: 
CARAS DE UN MISMO PRISMA ESCÉNICO.  

LA MUJER Y EL TEATRO MUSICAL  
DEL SIGLO DE ORO  

 
NUNS, LADIES AND COMEDIANTS:  
FACES OF A SAME SCENIC PRISM. 

THE WOMAN AND THE MUSICAL THEATER.  
OF THE GOLDEN AGE  

 
Cristina Bayón Álvarez 

Conservatorio Superior Manuel Castillo de Sevilla, España 
 

 
En la España del siglo XVII aparece una situación paradójica en cuanto al papel 

de la mujer en la música y concretamente en el teatro musical. Por un lado, aunque 
subsiste la idea de «mujer virtuosa» en la que cualidades como la belleza, pureza, castidad, 
obediencia y sumisión eran condición sine qua non para garantizar la honorabilidad 
femenina, las formas de pensamiento todavía mantienen la erudición como característica 
primordial en la mujer. Este hecho contribuyó a que las mujeres pudieran recibir una 
educación musical en la corte y el convento y que muchas de ellas fueran las protagonistas 
de fiestas teatrales cortesanas o autos sacramentales. Por otra parte, las mujeres dominarán 
la interpretación musical teatral. El oficio de actriz será una profesión económicamente 
rentable y de reconocimiento social y podrá ser ejercida por una mujer soltera sin llegar a 
perder su “honestidad”. 

 
Palabras clave: Mujeres, actriz-cantante, teatro musical, autora de comedias, 

técnica vocal. 
 
In 17th century Spain, there is a paradoxical situation regarding the role of 

women in music and specifically in musical theatre. On the one hand, although the idea of 
"virtuous woman" persists in which qualities such as beauty, purity, chastity, obedience 
and submission were sine qua non condition to guarantee female honor, the forms of 
thought still maintain erudition as primary feature in women. This contributed to the fact 
that women could receive a musical education in the court and the convent and that many 
of them were the protagonists of courtesan theatrical celebrations or autos sacramentales. 
On the other hand, women dominate theatrical musical performance. The office of actress 
will be an economically profitable profession with social recognition and can be exercised 
by a single woman without losing her "honesty". 

 
Keywords: women, actress-singer, musical theatre, author of comedies, vocal 

technique. 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 50 - 

El convento y su relación con el teatro. 
La rígida sociedad patriarcal del siglo XVII solo aceptaba dos vías 

para salvaguardar la “honestidad” femenina, por un lado, la reclusión en un 
convento y por otro, el matrimonio. Como refiere Álvaro Torrente, el coste de 
las dotes matrimoniales fue creciendo a lo largo del siglo, por lo que muchas 
familias de la época tuvieron grandes dificultades para casar a sus hijas. Sin 
embargo, las dotes conventuales eran de menor cantidad y además, si la 
muchacha iba destinada a formar parte de una capilla musical podía ser 
eximida de pagar la dote. Por este motivo, no solo las familias nobles 
ingresaban a sus hijas en los conventos, sino que muchas de estas novicias 
procedían de familias de recursos más modestos (músicos de la Capilla Real o 
ministriles catedralicios) siendo instruidas por sus padres para su ingreso en el 
convento. Por otra parte, muchas de ellas eran doncellas formadas por los 
propios músicos catedralicios, como fue el caso de varias criadas berberiscas 
educadas por Francisco Peraza, organista de la catedral de Sevilla a finales 
del siglo XVI1. 

Según Pilar Ramos, la mujer que ingresaba en un convento hispánico 
podía dedicarse plenamente a cultivar la lectura, la escritura o la música, ya 
que la mayoría de ellos no mantenía una vocación activa relacionada con la 
sanidad, educación o caridad2. Indudablemente este hecho facilitó que la 
mujer ocupara un lugar destacado en la interpretación musical religiosa, bien 
siendo maestra de capilla, cantante o instrumentista y además permitió que 
fueran económicamente independiente de sus familias, ya que esta profesión 
era retribuida. Matilde Olarte señala que no se conoce ningún manual o 
método para la educación musical que recibían las jóvenes, a diferencia de los 
seises. Sabemos las cualidades que debía tener una buena música a través de 
la correspondencia de abadesas con maestros de capillas u organistas, ya que 
eran éstos los que instruirían a las futuras maestras de capilla y éstas a la vez 
enseñarían a cantar y tañer instrumentos a las demás monjas. Entre las 
cualidades señaladas destacaba el tener una voz educada, el dominar el 
acompañamiento con órgano y arpa, leer bien música “a vista” y saber 
realizar un acompañamiento a varias voces3. Se sabe que muchas de estas 
monjas encargadas de la capilla musical componían música específica para 
fiestas importantes, tales como Navidad, Corpus, profesiones y tomas de 
hábito. Prueba de ello son las declaraciones del organista Antonio de la Cruz 

                                                
1 TORRENTE, A., La Música en el s. XVII 3. Historia de la Música en España e Hispano 
América, Madrid: Fondo de Cultura Económica, 2016, p. 67. 
2 RAMOS LÓPEZ, P., “Los estudios de género y la música ibérica del siglo XVII”, Revista 
de Musicología. Actas IV Congreso de la Sociedad Española de Musicología: la 
investigación musical en España: Estado de la cuestión y aportaciones I. vol. 20, nº1 
(1997), p. 239. 
3OLARTE MARTÍNEZ, M., “Las monjas músicas en los conventos españoles del 
Barroco. Una aproximación etnohistórica”, Biblioteca Virtual Miguel de Cervantes, 
http://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/las-monjas-musicas-en-los-conventos-
espanoles-del-barroco-una-aproximacion-etnohistorica/html/ (consultado el 28 de febrero 
de 2019). 
 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

  - 51 - 

Brocarte, en las que recomendaba a una compositora monja de gran valía que 
cantaba, tocaba el arpa y componía4.  

Estas monjas cantantes e instrumentistas eran verdaderas virtuosas y 
sus cualidades eran alabadas por muchos músicos profesionales de la época. 
Pilar Ramos da buena muestra de ello en su artículo destacando el elogio que 
realiza Manuel Correa, famoso cantor de la Catedral de Sevilla a las 
cualidades canoras de Margarita, monja del convento de Santa Paula de 
Sevilla, quien no solo cantaba, sino que se acompañaba a sí misma5. Está 
claro que estas monjas cultivaban una técnica vocal depurada heredada de la 
tradición belcantista italiana, ya que como señala Ramos, se sabe que estas 
monjas tuvieron relación con los tratados musicales teórico- prácticos de la 
época como el Arte Tripharia de Juan Bermudo (1551), compendio dirigido a 
las monjas y dedicado a Doña Isabel Pacheco, abadesa del monasterio de 
Santa Clara de Montilla o la obra Escuela Música (1723) del teórico aragonés 
Pablo Nassarre, donde se hace referencia  a la educación musical de las niñas 
organistas y al «buen cantar»,  proponiendo una serie de reglas para glosar o 
adornar la música6. 

Pero, ¿qué relación mantuvieron monjas y actrices-músicas? En 
primer lugar, hemos de tener en cuenta que en esta época había un gran 
parecido entre la música teatral y otros géneros musicales eclesiásticos, ya 
que como refiere Luis Antonio González, un villancico y un tono teatral eran 
prácticamente lo mismo desde el punto de vista compositivo. Según el autor, 
la mayor preocupación de los moralistas de la época era que los cantores de 
iglesia, entre los que se encontraban también las monjas, imitaban el estilo 
gracioso, lascivo y afectuoso de las actrices-cantantes7. Muchas de estas 
monjas invitaban a las comediantas a los conventos para que las instruyesen 
en el arte de la gracia y el donaire, prueba de ello es el incidente acontecido 
en 1663 y que señala Mª Asunción Flórez, en el que la Inquisición tuvo que 
intervenir en el convento de las Descalzas Reales después de que las monjas 
interpretaran tonos profanos con los quiebros y gala de la voz propios de una 
actriz-cantante tras haber recibido clases de éstas en el propio convento8.  En 
segundo lugar, sabemos que en los conventos se cultivaba también la música 
profana, ya que muchos de los tonos profanos eran vueltos “a lo divino” en 
forma de «contrafacta» y en muchas órdenes como la franciscana, se hicieron 
algunas regulaciones en las que se prohibía tocar y cantar música profana. 
Además, muchas de estas monjas habían sido actrices-cantantes en un 
momento de su vida y es obvio pensar que seguirían cultivando tonos 
                                                
4 FLÓREZ ASENSIO, M. A., Música teatral en el Madrid de los Austrias durante el Siglo 
de Oro, Madrid: Música Hispana. Textos Estudios, 2006, p. 415. 
5 RAMOS, op. cit., (nota 2), p. 237. 
6 Ibidem, p. 233. 
7 GONZÁLEZ MARÍN, L. A., “Aspectos de la práctica musical española en el siglo XVII: 
voces y ejecución vocal “, Anuario Musical, 56 (2001), p. 85. 
8 FLÓREZ ASENSIO, M. A., “Los vientos se paran oyendo su voz. De «partes de música» 
a «damas de lo cantado». Sobre la evolución de la técnica vocal en el teatro español de los 
siglos XVII y XVIII”, Revista de musicología, XXIX, 2 (2006), p. 525. 
   



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 52 - 

profanos aun estando recluidas en el convento. Así pues, Flórez nos refiere el 
contrato firmado en 1653 por el autor Antonio de Rueda con Jerónima de 
Vargas para que la hija de ésta, Bernarda Manuela, una afamada actriz-
cantante que profesaba en el convento de las Bernardas de Madrid pudiera 
salir de éste para representar en las fiestas del Corpus9. En tercer lugar, hubo 
jóvenes que se prepararon con maestros de capillas para ingresar en el 
convento y finalmente fueron actrices-músicas, como fue el caso de las 
hermanas Andrade también llamadas “las Tenientas”, que como señala 
Torrente, fueron hermanas de un cura de Toledo que se estaban preparando 
musicalmente para profesar en un convento y a quienes el marqués de Eliche 
“salvó” de su reclusión al proponerles que participaran en las 
representaciones palaciegas de 165710. Por último, a diferencia de otros países 
europeos, en España la profesión de actor estaba muy ligada a la Iglesia, ya 
que, por un lado, los autos sacramentales eran interpretados por compañías de 
actores profesionales y, por otro lado, dichas compañías alquilaban corrales 
para actuar que dependían directamente de hospitales, destinando parte de la 
taquilla a la beneficencia. También los actores como gremio estaban 
vinculados con la Iglesia a través de la Cofradía de la Novena o del Gremio 
de los Representantes cuya sede estaba en la Iglesia de San Sebastián, donde 
según Flórez, los actores tenían propia capilla y derecho a entierro11. La 
estrecha relación entre compañías teatrales e Iglesia hizo que muchos de los 
actores y actrices se recluyeran los últimos días de su vida en conventos, bien 
por sincera vocación o por falta de recursos económicos a la hora de su retiro.  

 
Dama de Corte y dama de Teatro, un binomio singular. 
En el siglo XVII la educación musical era una de las “virtudes” que 

debía poseer una dama de la alta sociedad o de clase media acomodada. 
Cantar, danzar o tañer algún instrumento eran las habilidades que debían 
desarrollar estas mujeres, las cuales lograron alcanzar una gran destreza 
musical sobre todo en lo que al canto se refiere. Según indica Mª Asunción 
Flórez, se tiene constancia de que conocían las bases de la técnica vocal 
italiana puesto que hay escritos donde se distinguía entre cantar con arte y 
destreza y tener buena voz12.  

Hoy en día no se tiene constancia de la existencia de escuelas 
dedicadas a la educación musical en España fuera del ámbito religioso o 
universitario. Normalmente las damas de la corte o de la alta sociedad 
aprendían a través de maestros particulares, ya fueran organistas o maestros 
de capilla. Los músicos de la Real Cámara o Real Capilla eran los encargados 
de enseñar a la familia real y a las damas de la corte. Por otra parte, aunque el 
nivel musical de dichas intérpretes era bastante elevado no eran consideradas 
como profesionales, hecho que no ocurría con sus homólogos masculinos. 

                                                
9 FLÓREZ ASENSIO, M. A., Músicos de compañía y empresa teatral en el siglo XVII. 
Volumen 1, Kasel: Edition Reichenberger, 2015, p. 231. 
10  TORRENTE, op. cit., (nota 1), p. 66. 
11  FLÓREZ, op. cit., (nota 4), p. 403. 
12  FLÓREZ, op. cit., (nota 8), p. 529. 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

  - 53 - 

Las mujeres nunca pertenecieron a la Capilla Real ni a la Real Cámara, ya 
que todos sus integrantes eran varones e incluso para cantar las voces agudas 
se servían de falsetistas o capones. Según Pilar Ramos, la actividad de estas 
damas solo se ha podido documentar cuando sus nombres aparecen en alguna 
relación de fiestas y representaciones palaciegas o en algunos libros de 
cuentas de palacio o casas nobles, registrándose como dama, criada, menina o 
incluso como “mujer/hija/ o hermana de”.13 

Así pues, ¿qué clase de música interpretaban estas mujeres y dónde la 
interpretaban?  

En el Siglo de Oro había dos ámbitos musicales perfectamente 
diferenciados para la práctica musical, la iglesia y el teatro. Pero además de 
éstos había un tercero, la música de cámara o civil, que como bien refiere 
Luis Antonio González compartía características con la música que se 
interpretaba en la iglesia y el teatro. En primer lugar, la música de cámara 
puede asimilarse al teatro por repertorio, ya que en ambos se cantaban tonos 
humanos (piezas musicales monódicas y polifónicas provistas de copla y 
estribillo) y, en segundo lugar, los cantantes de música civil tenían una gran 
formación técnica al igual que el cantor de iglesia e incluso un intérprete 
podía pertenecer a una capilla musical y ser cantor de cámara al mismo 
tiempo14. Por tanto, a no ser que profesaran en un convento, las damas de la 
corte realizaban tanto música de cámara como teatro cortesano. 

Sabemos que en el ámbito cortesano las mujeres lucían sus destrezas 
musicales en el ámbito privado, organizándose recitales en muchas casas 
nobles además de palacio, como las acontecidas en la casa de los príncipes de 
Esquilache durante la estancia del cardenal Barberini en Madrid o en los 
apartamentos de la condesa de Olivares. Según Ramos, se tiene constancia del 
buen hacer de las damas músicas de la reina Margarita de Austria a través de 
la dedicatoria recogida en el tratado Nuevo modo de Cifra para tañer la 
guitarra del músico de cámara Nicolao Doizi de Velasco, donde refiere 
componer algunos tonos para tres criadas de la citada reina que tenían buena 
voz15. También Góngora en uno de sus sonetos alaba la destreza de Catalina 
de Acuña, célebre intérprete y dama de corte de esta reina. Por otra parte, 
Flórez nos dibuja la existencia de un grupo de cámara femenino en la corte de 
la reina Isabel de Borbón que podría ser parecido al célebre Concerto delle 
Dame de la corte de Ferrara, donde un grupo de tres damas (Laura Peperata, 
Livia da Arco y Anna Guarinna) eran famosas por su gran virtuosismo a la 
hora de cantar y tocar instrumentos. Ella defiende esta idea basándose en la 
reclamación a cuenta de su dote que realiza en 1634 Ana Mª Andrada, quien 
se declara «música de cámara de la reina». También le sirve como argumento 
a la investigadora el hecho de que muchas de las representaciones teatrales 
palaciegas fueron interpretadas por las propias damas y meninas. Son muchos 
los datos referidos a las representaciones de máscaras (espectáculo sin texto 

                                                
13 RAMOS LÓPEZ, P., “Una historia particular de la música: la contribución de las 
mujeres”, Brocar, 37 (2013), p. 220. 
14 GONZÁLEZ, op. cit., (nota 7), p. 85. 
15  RAMOS, op. cit., (nota 2), p. 238. 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 54 - 

dramático que combinaba música, danza y escenografía) u obras teatrales 
privadas que realizaban las damas de la burguesía, nobleza o realeza. Flórez 
destaca el virtuosismo de una criada negra portuguesa que interpretó el papel 
de la Noche en La Gloria De Niquea (1622) fiesta teatral escrita por el Conde 
de Villamediana (gentilhombre de la casa de la reina) para la fiesta de 
Aranjuez en la que se conmemoraba el primer cumpleaños de Felipe IV como 
rey16. Esther Borrego señala que esta obra fue interpretada por todas las 
damas nobles y señoras de Palacio, entre las que se encontraban María de 
Guzmán, joven hija del Conde Duque de Olivares, Leonor de Guzmán, 
hermana del valido, las hermanas Margarita y Francisca de Tábara, Margarita 
Zapata, probablemente familia del Cardenal Zapata, la infanta María que 
hacía de Niquea y la reina que interpretaba la diosa de la Hermosura17. Álvaro 
Torrente también señala la máscara interpretada en Valladolid en 1605 con 
motivo del nacimiento del futuro Felipe IV, cuya música fue interpretada por 
la Capilla Real, seis meninas que encarnaban a las virtudes y la propia infanta 
que también interpretaba a la séptima virtud18. 

Pero la inquietud intelectual de estas damas y su afán por desarrollar 
aún más sus habilidades musicales hizo que muchas de ellas pertenecieran a 
célebres academias literarias. Según Torrente, aunque en un principio el 
objetivo de estas academias fue predominantemente literario, sus integrantes 
se fueron interesando poco a poco por las innovaciones científicas, recibiendo 
el nombre por parte de sus detractores de “novatores” y estableciendo el 
comienzo de la época pre-ilustrada hispánica. Sin embargo, la música estuvo 
presente desde el principio desde el punto de vista práctico y no como 
disciplina propiamente dicha, salvo determinadas ocasiones. Muchas de las 
damas de la corte acudían con el rostro cubierto a dichas sesiones para cantar  
o tañer la guitarra. El investigador señala que en la obra El diablo cojuelo 
(1641) de Luis Vélez de Guevara se hace referencia a una academia a la que 
asisten tres damas con el rostro velado que tras la lectura de un soneto 
sacaron una guitarra, la templaron y cantaron un romance a tres voces. 
Alonso de Castillo Solórzano en su obra Las harpías (1631) describe también 
la asistencia de damas embozadas que interpretaron algunas obras en otra 
academia19. Igualmente, Asunción Flórez nombra algunas de estas academias 
literarias como La Peregrina en Madrid y la Academia sevillana reunida en 
torno al pintor Pacheco, donde se daba cita la pintora, poetisa y música Isabel 
Sánchez Coello20. 

                                                
16  FLÓREZ, op. cit., (nota 4), p. 411. 
17  BORREGO GUTIÉRREZ, E., “Poetas para la Corte: una fiesta teatral en el Real Sitio 
de Aranjuez (1622)”, Memoria de la palabra. Actas del VI Congreso de la Asociación 
Internacional Siglo de Oro, Madrid-Frankfurt a.M., Iberoamericana-Vervuert, 2004, pp. 
337-352. Disponible en: Biblioteca Virtual Cervantes. AISO. ACTAS VI (2002), 
https://cvc.cervantes.es/literatura/aiso/pdf/06/aiso_6_1_027.pdf (consultado el 6 de marzo 
de 2019). 
18 TORRENTE, op. cit., (nota 1), p. 337. 
19 Ibídem, pp. 239-241. 
20  FLÓREZ, op. cit., (nota 4), p. 413. 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

  - 55 - 

Hasta aquel momento, monjas y damas músicas no fueron 
reconocidas como profesionales del sector artístico, aun teniendo muchas de 
ellas un oficio remunerado e independencia económica familiar, como fue el 
caso de las monjas músicas. Sin embargo, en el mundo teatral público la 
posición femenina fue completamente diferente, ya que el oficio de actriz 
tenía un gran reconocimiento social y proporcionaba estabilidad económica a 
toda mujer que lo ejerciera ya fuera soltera, casada y viuda. Por otra parte, no 
sólo estas mujeres tenían reconocimiento profesional, sino que fueron la base 
para la existencia de músicas profesionales.    

 
Autoridad femenina en corrales y procenios.  
Tal como refiere Manuel V. Diago, el origen del teatro profesional 

acontece en la primera mitad del s. XVI en el seno del teatro religioso, donde 
artesanos de diferentes gremios tenían a su cargo las representaciones del 
Corpus. El teatro profano de esta época procedía del ambiente aristocrático y 
universitario y sirvió de modelo argumental para las farsas y comedias que 
empezaron a crear estos incipientes aprendices de actores21. Sin embargo, la 
incorporación de la mujer al teatro no verá la luz hasta finales del siglo XVI y 
concretamente gracias a la influencia de una compañía de actores italianos 
que representaba en España desde 1574. Dicha compañía era la denominada 
“Los Confidentes”, liderada por el famoso capo-cómico Alberto Naselli 
(apodado Ganassa) junto a su mujer y actriz Barbara Flamina. 

Como señala Teresa Ferrer, en 1587 dicha compañía solicita permiso 
al Consejo de Castilla para que las actrices de la misma pudieran representar 
comedias en el Corral del Príncipe, alegando que “las comedias que traen 
para representar no se podrán hacer sin que las mujeres que en su compañía 
traen las representen, y porque demás de que en tener esta licencia no se 
recibe daño de nadie antes mucho aumento de limosna para los pobres”. 
Según la autora, el Consejo decretó la licencia el 18 de noviembre de ese 
mismo año tras comprobar que esas mujeres eran casadas e iban acompañadas 
de sus maridos, prohibiendo además el travestismo de mujeres y hombres en 
la escena22.  Según Ferrer, no debemos conceder enteramente a los italianos el 
mérito de la incorporación de la mujer a las tablas escénicas, ya que unos 
meses antes un grupo de catorce actrices encabezado por Mariana Vaca y 
María de la O que reivindicaron su derecho a representar en los escenarios 
tras la prohibición de actuación de mujeres promulgada por una junta de 
Reformación en junio de 1586. Carmen Sanz y Bernardo J. García refieren 
                                                
21  DIAGO, M. V., “La mujer en el teatro profesional del Renacimiento: entre la sumisión 
y la astucia (A propósito de las tres Comedias de Joan Timoneda), Criticón, 63 (1995), p. 
104. 
22  FERRER VALLS, T., “La Incorporación de la mujer a la empresa teatral: Actrices, 
Autoras y Compañías en el Siglo de Oro”, en DOMÍNGUEZ MATITO Francisco y 
BRAVO VEGA, Julián (eds.), Calderón entre veras y burlas. Actas de la II y III Jornadas 
de Teatro Clásico de Universidad de La Rioja, Logroño: Universidad de La Rioja, 2002, 
pp. 139-160. Disponible en: Biblioteca Virtual Miguel de Cervantes, 2015, 
http://www.cervantesvirtual.com/nd/ark:/59851/bmcjd6r8  (consultado el 13 de febrero de 
2019). 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 56 - 

que este veto pudo deberse a un endurecimiento del control de la moral 
pública, ya que las actrices empezaron a utilizar una serie de recursos 
escénicos bastante sensuales y lascivos23. Sin embargo, Ferrer apunta que 
dicha censura transitoria pudo deberse a la necesidad de controlar un 
fenómeno que hasta la fecha no había sido necesario controlar, ya que la 
presencia de mujeres en los escenarios había sido muy escasa en fechas 
anteriores a este suceso24. No obstante, según señala esta investigadora, 
dichos argumentos morales les sirvieron a estas mujeres para responder a 
dicha negativa en el mismo tono moralizante. Así, por ejemplo, las actrices 
señalan que la ausencia de sus maridos podría ocasionar relaciones 
extramatrimoniales o incluso que el travestismo al que se verán sometidos sus 
maridos por la ausencia de mujeres en el teatro podría llevarlos por la senda 
del pecado.  A pesar de haber sido apoyado dicho memorial por el Procurador 
General de la Villa, Gonzalo de Monzón, en nombre de los hospitales de la 
Pasión y Soledad, dicha protesta no tuvo ningún efecto, sin embargo, allanó el 
camino a “Los Confidentes” para la vuelta de la mujer a la interpretación25. 

A partir de este momento las mujeres tendrán una posición 
predominante dentro de la representación teatral aurea hispánica, sobre todo 
en lo que se refiere a la parte musical propiamente dicha. Pero, ¿qué hecho 
propició que la mujer pasase de la censura a la hegemonía escénica? 

Para Asunción Flórez el hecho de que estas mujeres se enfrentaran a 
las autoridades con mayor vehemencia que sus compañeros masculinos 
implicó que ocuparan un nivel jerárquico superior dentro de las compañías 
teatrales. Por otra parte, a lo largo de todo el siglo XVII la música ocupó un 
papel muy importante dentro del teatro áureo, ya que pasó de ser música 
meramente incidental a formar parte de nuevos géneros musicales escénicos 
como fiestas teatrales, zarzuelas u óperas. Las actrices serán las protagonistas 
de estos nuevos géneros, ya que desarrollarán una mayor destreza escénica 
que sus compañeros actores. Así pues, el hecho de saber cantar, danzar, 
gesticular y tocar instrumentos unido a poseer una “buena cara” y a un “buen 
talle” hará que estas intérpretes sean muy valoradas por el público y 
consecuentemente tuvieran un mayor sueldo y mejor posición que los actores 
dentro de la compañía26. Consecuentemente, las mujeres serán las encargadas 
de cantar todos los papeles (masculinos y femeninos) en nuestro teatro 
musical y excluirán a los hombres (solo los cantores de la Capilla Real 
cantarían algunos tonos polifónicos y determinados actores interpretarían a 
los graciosos).  

Por otro lado, hubo una relación estrecha entre la introducción de la 
seconda prattica y el recitar cantando en el teatro musical español y el papel 
que juega la mujer en ello. Es sabido que la seconda prattica italiana estaba 
íntimamente ligada a la célebre «teoría de los afectos» en la que deleitar, 

                                                
23  SANZ C. y GARCÍA, B. J., “El «oficio de representar» en España y la influencia de la 
commedia dell’arte (1567-1587), Cuadernos de Historia Moderna, 16, 1995, p. 476. 
24  FERRER, op. cit., (nota 22), p.150. 
25 Ibídem, pp. 142-143. 
26  FLÓREZ, op. cit., (nota 9), p. 222. 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

  - 57 - 

conmover y persuadir eran las bases de esta nueva música. Aunque la 
introducción de esta forma de componer fue muy criticada en España, 
nuestras actrices-cantantes se tomaron muy en serio estas tres premisas y se 
ayudaron de sus dotes para la danza y el canto para llevarlas a la práctica. 
Según Pilar Ramos, esta nueva música fue duramente criticada por los 
moralistas de la época debido a tres factores relacionados directamente con la 
mujer: la zarabanda, la música como “afeminadora” del hombre y el 
travestismo femenino. 

La zarabanda de la primera mitad del siglo XVII era una danza 
interpretada en muchas corralas y teatros hispánicos que se caracterizaba por 
tener un tiempo rápido, un ostinato armónico (I-IV-I-V) y llevar una melodía 
cantada. A primera vista podría parecer una danza inocente si no fuera por los 
movimientos y gestos lascivos con que las actrices acompañaban esta danza. 
Según refiere Ramos, es por este motivo por el que se prohibió legalmente 
este baile en los escenarios e hizo que se identificara a la nueva música con la 
mujer y todas sus connotaciones (lo lascivo, lo fatuo, lo inconstante, el 
cuerpo, lo vano…).  

En cuanto al segundo factor, Ramos refiere que en el siglo XVII se 
vuelve a retomar la idea de Platón y Boecio de que la música afemina al 
hombre, constituyendo un argumento muy a la mano de los censores y 
moralistas teatrales. Incluso el propio Pietro Cerone en su obra El Melopeo  
señala que la música es propia de mujeres, personas afeminadas y holgazanas.  

Por último, en relación al travestismo la investigadora señala que en 
España se vive una situación muy diferente al resto de países europeos, ya 
que serán las mujeres las que cantarán tanto los roles masculinos como 
femeninos a diferencia de Italia donde castrati y prime donne se disputaban el 
primer puesto dentro de los escenarios o Inglaterra, donde los papeles 
femeninos serán representados por hombres. El hecho de que las mujeres 
fueran las únicas con habilidades musicales hizo que tuvieran que interpretar 
también los papeles masculinos aun no cumpliendo el principio de 
«verosimilitud» del teatro áureo. Según la autora era más verosímil y 
preferible que una mujer cortejara a otra mujer antes que lo hiciera un 
castrado. También añade que el hecho de que las mujeres se travistieran 
favorecía el enredo de la representación e incluso cuestionaba las 
interpretaciones esencialistas sobre el género que las autoridades políticas y 
religiosas querían imponer, ya que demostraban que la masculinidad o 
feminidad era un papel que cualquiera podía interpretar si tenía la vestimenta 
apropiada27. 

La introducción de la seconda prattica en España conllevó a que 
primara el texto sobre la música requiriendo a la actriz una buena 
articulación, gran expresividad y dominio de la prosodia del verso. Con la 
llegada del recitar cantando se impone la monodia acompañada frente a los 
tonos humanos polifónicos y se les exige a las cantantes una técnica vocal 

                                                
27 RAMOS LÓPEZ, P., “Mujeres, música y teatro en el Siglo de Oro” en MACHADO.M. 
(Ed.), Música y mujeres: género y poder, Madrid: Cuadernos inacabados, 1998, pp. 42-49. 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 58 - 

más depurada. Así pues, la educación musical pasará a formar parte esencial 
de la técnica profesional actoral.  

Pero, ¿dónde se formaban estas actrices-cantantes y qué técnicas 
dominaban? 

Asunción Flórez refiere que no parece que existieran escuelas 
públicas en las que se enseñara musicalmente a los actores. Probablemente el 
aprendizaje se realizara de forma particular a través de músicos de la Capilla 
Real o la Real Cámara o incluso muchos de los actores habrían sido instruidos 
como seises por sacristanes organistas o cantores de capillas catedralicias. 
Otra posibilidad fue la formación dentro de la misma compañía a través de 
sus músicos o de la propia familia, ya que muchas actrices-cantantes se 
casaban con estos actores y músicos para no abandonar la profesión creando 
auténticas dinastías. Lo que sí está claro es que los actores y actrices no 
estaban ajenos a las innovaciones musicales y técnicas que se estaban 
llevando a cabo en la música civil, religiosa o palaciega, ya que como señala 
Flórez, muchos autores de compañías teatrales acudían a músicos al servicio 
del rey y capillas catedralicias para que les compusieran tonadas para sus 
representaciones, otros eran familiares de músicos de la Capilla Real ( como 
fue el caso de Juan Manzana, hermano de un músico de la Real Cámara), 
otros vivían en el barrio teatral madrileño junto a músicos del rey, otros como 
Manuel de Villaflor y su mujer Sabina Pascual pertenecieron a la sociedad 
intelectual madrileña o incluso los actores y actrices de las compañías de 
título se codeaban tras las representaciones teatrales con reyes, nobles y altas 
autoridades eclesiásticas28. 

Hay que destacar que estas actrices debieron poseer una buena 
técnica vocal, ya que como refiere la investigadora, ofrecían conciertos 
públicos, participaban en festejos dinásticos relevantes e incluso ofrecían 
conciertos privados a reyes compitiendo con los músicos al servicio de la 
Casa Real29.  

Aunque no existen tratados de canto de la época, M.ª Asunción 
Flórez plantea que se pueden establecer una serie de hipótesis sobre la técnica 
vocal empleada por estas actrices-cantantes a través de otros documentos 
conservados como son los tratados musicales de Nassarre o de Lorente, o 
escritos de otra índole (como los manuales de oratoria sacra de Francisco 
Sobrecasas o los comentarios de los extranjeros y viajeros residentes en 
España en la época)30. No sería descartable que las actrices- cantantes de la 
época conocieran la técnica vocal italiana desarrollada a finales del siglo XVI 
y perfeccionada a lo largo del XVII, y que incluía no solo aspectos vocales 
como el fiato, la impostación, la utilización de registros vocales o la 
proyección, sino también la dicción31. Ese dominio de la técnica vocal 

                                                
28  FLÓREZ, op. cit., (nota 9), pp. 242-246. 
29 Ibídem, p. 266. 
30 FLÓREZ, op. cit., (nota 4), p. 437. 
31 Es una hipótesis que sostienen Flórez Asensio y Rafael Maestre, este último en “El actor 
calderoniano en el escenario palaciego”, en DÍEZ BORQUE, J. Mª, Actor y técnica de 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

  - 59 - 

permitiría a las intérpretes adecuarse al escenario en el que actuasen y 
modificar la técnica dependiendo del escenario en el que estuviesen. Así pues, 
aunque en un corral de comedias la actriz estaba en contacto directo con el 
público al acercarse a la orilla del tablado, tendría problemas a la hora de 
proyectar su voz, puesto que la mampostería y grosor de las tablas del corral 
dificultarían dicha proyección, sin embargo, la acústica en teatros como el 
Coliseo del Buen Retiro facilitaría la proyección vocal de la cantante32. Otro 
aspecto importante respecto a la proyección vocal sería el hecho de que 
muchas de estas actrices o incluso niñas cantaban en los carros gremiales de 
las procesiones religiosas. Según Teresa Ferrer, estos carros iban sobre 
ruedas, eran de gran tamaño y con una decoración profusa representando a 
cada gremio participante, por lo que la proyección vocal también se 
resentiría33. 

Por otra parte, en la España de la época se otorgaba gran importancia 
a la declamación del texto poético y a la interpretación de los valores 
expresivos, quedando la música subordinada a la expresión teatral. Por lo 
tanto, a los aspectos vocales anteriormente mencionados se les uniría una 
serie de parámetros técnicos utilizados por los actores barrocos para la 
composición de los personajes y que, evidentemente, también utilizarían los 
intérpretes a la hora de cantar, ya que el hecho de que hubiera una 
musicalidad implícita en el texto favorecía enormemente el paso del teatro 
cantado al hablado. Estos parámetros son de tres tipos: fónicos, técnico-
modulantes y expresivos34. 

En lo que respecta a los aspectos fónicos, el tono (agudo o grave) se 
podía modificar según las necesidades escénicas. También se modificaría el 
volumen con el fin de expresar distancias tanto “espaciales” como 
“psicológicas” y “sociales” entre los personajes, utilizando también el timbre 
y distintos tipos de emisión para la caracterización musical de personajes 
estereotipados que debían comportarse según las normas del decoro, es decir, 
según su rango social. 

Los aspectos técnico-modulantes se relacionan con el uso de las 
inflexiones de la voz y de la entonación –muy importantes en este tipo de 
representaciones–, así como con una buena articulación. Por tanto, las 
actrices-cantantes no solo articularían muy bien el texto cantado, sino que, a 
la hora de interpretar distintas coplas con la misma música, debían tener en 
cuenta estos parámetros de entonación y utilizarían infinidad de recursos 
dinámicos y expresivos para que cada una de estas coplas no fuera percibida 
por el público como una simple cantilena.  
                                                                                                           
representación del teatro clásico español. Edición de Mª Díez Borque, Londres: Támesis 
Books Limited, 1989, pp. 177-193. 
32 RODRÍGUEZ CUADROS, E., La técnica del actor español en el Barroco. Hipótesis y 
documentos, Madrid: Castalia, 1998, p. 451.  
33 FERRER VALLS, T., “La fiesta en el Siglo de Oro: En los márgenes de la ilusión 
teatral”, en DÍEZ BORQUE, J. Mª, J.M. (coord.), Teatro y fiesta del Siglo de Oro en 
tierras europeas de los Austrias, Madrid, Sociedad Estatal para la acción cultural de 
España (SEACEX), 2003, p. 35. 
34 FLÓREZ, op. cit., (nota 4), pp. 396-399. 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 60 - 

Atendiendo a parámetros expresivos, en las fuentes de la época 
aparecen indicaciones expresivas referidas a la voz (afeminada, amenazadora, 
cruel, etc.). Según Flórez Asensio, no solo debía existir un código gestual 
asociado a la representación, sino que también habría existido un código 
sonoro influido por los tratados de oratoria clásica. Por tanto, se vuelve a 
poner de manifiesto la importancia de la expresividad en la representación de 
estos tonos. 

Pero no solo las mujeres eran intérpretes en el teatro musical 
hispánico, sino que muchas compusieron tonos humanos, otras fueron autoras 
de comedias e incluso muchas de ellas se dedicaron a la empresa teatral. 

En lo relativo a la composición, Pilar Ramos y Álvaro Torrente 
refieren que durante la primera mitad del siglo XVII no existía el término 
“compositor” ni el de “obra” entendiendo ésta como algo cerrado y original, 
sino que los músicos de las compañías se dedicaban a “arreglar” los tonos 
humanos basados en melodías populares que podían haberse utilizado en 
otras representaciones teatrales, por lo que según Ramos, dada la enorme 
importancia que tuvo la mujer en el teatro áureo no es de extrañar que estas 
mujeres hubieran “arreglado” o compuesto algunos de estos  tonos35. Torrente 
señala que, en la segunda mitad de este siglo, las compañías pedirán a muchos 
compositores eclesiásticos y palaciegos algunos tonos o incluso hubo 
determinados compositores como Juan de Serqueira o Gregorio de la Rosa 
que fueron compositores de compañía teatral36. Volviendo a la teoría de 
Ramos, considero que en esta segunda mitad de siglo alguna mujer pudo 
componer algún tono, aunque de momento no haya documentación que lo 
acredite.  

Son varios los investigadores que han escrito sobre mujeres autoras 
de comedias. Entre ellos figura Juan Luis Montousse, quien realiza un 
artículo relativo a la obra de Ana Caro Mallén, autora de la comedia 
caballeresca El conde de Partinuples publicada en 1653 en Laurel de 
comedias de diferentes autores. Cuarta parte. Según Montousse, dicha autora 
tuvo que ser famosa, ya que es citada como “décima musa sevillana” en la 
obra El Diablo Cojuelo de Vélez de Guevara y Rodrigo Caro describe en su 
obra Varones Ilustres de Sevilla la gran ovación que el público dedicaba a sus 
comedias. Además, se sabe que frecuentaba la academia literaria del conde de 
la Torre en Madrid, allá por 1645. Solo se conservan dos de sus muchas 
comedias, la mencionada anteriormente y Valor, agravio y mujer37.Otros 
nombres conocidos fueron Leonor de Cueva, dramaturga sevillana a quien 
Lope de Vega en su obra El laurel de Apolo la acusa de haberse travestido de 
hombre para poder estudiar en la Universidad de Salamanca. Lo cierto es que 
parece ser que Feliciana tuvo gran éxito con sus comedias ante el rey Felipe 
IV y no basó su obra en las premisas que Lope recogió en su Arte nuevo de 

                                                
35 RAMOS, op. cit., (nota 2), p. 241. 
36 TORRENTE, op. cit., (nota 1), p. 66.  
37 MONTOUSSE VEGA, J. L., “«Si me buscas me hallarás»: la configuración del discurso 
femenino en la comedia de Ana Caro en El Conde de Partinuples”, Archivum: Revista de 
la Facultad de Filología, T. 44-45 (1994-95), p. 8. 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

  - 61 - 

hacer comedias, por lo que la historia del travestismo pudo ser una venganza 
de Lope ante la dramaturga. Feliciana González también nos detalla el 
nombre de otras célebres dramaturgas como María de Zayas, Leonor de la 
Cueva, Sor Marcela de San Félix, Ángela de Acebedo o Mariana de Carvajal. 
Dicha autora refiere que a este oficio se dedicaron sobre todo mujeres 
provenientes de la nobleza con poca carga familiar, ya que o bien eran monjas 
o se recluyeron posteriormente en un convento, viudas o excepcionalmente 
solteras como fue el caso de María de Zayas y Ana Caro38. 

Además de la autoría de obras, algunos investigadores hablan del 
papel de la mujer como «protodirectoras», es decir, mujeres encargadas de la 
puesta en escena y la escenificación de las obras. Hay que tener en cuenta que 
la figura del director de escena no aparece en Europa hasta finales del siglo 
XVIII, por lo que no es de extrañar que estas mujeres que fueron 
protagonistas del teatro áureo se encargaran también de las tareas escénicas. 
Así pues, Margarita Reiz cita a Fernando Domenéch y señala tres tipos de 
“protodirectoras” en el teatro del Siglo de Oro: las autoras de comedias, 
encargadas de la puesta en escena en el teatro comercial, corrales y gran parte 
de representaciones palaciegas, las monjas, encargadas del teatro conventual 
y las damas, encargadas de las “fiestas de damas” de la corte española39.  

Por último, hemos visto como la vida de la actriz-cantante estuvo 
ligada desde el comienzo de su profesionalización a la figura masculina, ya 
que en un principio debían estar casadas para poder actuar en un escenario. 
Este hecho unido al miedo a perder su carrera interpretativa al casarse con 
otro hombre que no perteneciera al círculo del teatro musical hizo que se 
creara verdaderas dinastías, como las del célebre “autor de comedias” 
Antonio de Escamilla o del arpista Antonio de Borja. La creación de estas 
dinastías permitió posteriormente que no solo muchas de las hijas de 
“autores” y actores conocidos fueran actrices aun estando solteras o viudas, 
sino que pudieran ser apoderadas o “autoras de comedias” por sí mismas. El 
término “autor de comedias” equivaldría en el siglo XVII al de empresario 
teatral y era un título cuyo nombramiento dependía directamente del Consejo 
Real a través de la persona del Protector. Según Teresa Ferrer, estos “autores” 
debían presentar la lista de los miembros de sus compañías por Cuaresma, 
época en la que se formaban las compañías para el nuevo año teatral. Es a 
partir de la segunda mitad del siglo XVII cuando aparecen las primeras 
“autoras de comedias”. Ferrer refiere que la primera mujer documentada 
como autora es Margarita de Zuazo, quien asume la dirección de la compañía 
que antes dirigía Jerónimo de Sandoval. La investigadora refiere varias 

                                                
38 GONZÁLEZ SANTAMERA, F., “Leonor de la Cueva y Silva, una escritora ausente”, 
en GARCÍA LORENZO, L. (ed.), Autoras y actrices en la historia del teatro español, 
Murcia, Festival de Almagro/Universidad de Murcia, 2000, p. 50. 
39 REIZ, M., “Breve historia gráfica de la mujer en el teatro. Desde los orígenes al Siglo de 
Oro español”, Verbeia, 1 (2016), p. 270. Cita a Fernando Doménech, “Protodirectoras en 
la Historia del Teatro Español” en HORMIGÓN, J.A. (ed.), Directoras en la Historia del 
Teatro Español (1550-2002), vol. 1, Madrid: Publicaciones de la asociación de directores 
de escena de España, 2004. 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 62 - 

situaciones por las que una mujer podía acceder a esta profesión: en primer 
lugar, estar casada con un autor, ya que los maridos les otorgaban a las 
esposas poderes económicos e incluso los bienes matrimoniales eran 
gananciales, en segundo lugar, por divorcio o enfermedad del marido, en 
tercer lugar, por viudedad y por último lugar por ser hija de autor40. 

 
Conclusiones. 
Aunque la sociedad del siglo XVII era completamente patriarcal y las 

mujeres fueron un blanco fácil para la mayor parte de los moralistas y 
censores teatrales, estas mujeres lograron tener una profesión remunerada no 
ligada a la figura masculina, ya fuera como cantante de una capilla 
conventual, dramaturgas, cantantes de cámara, actrices-cantantes o 
empresarias teatrales. Mi más sincera admiración a este grupo de mujeres que 
pasaron de ser “virtuosas morales” a “virtuosas de lo interpretado”. 
 
 
 
BIBLIOGRAFÍA:  
 
BORREGO GUTIÉRREZ, E., “Poetas para la Corte: una fiesta teatral en el 
Real Sitio de Aranjuez (1622)”, Memoria de la palabra. Actas del VI 
Congreso de la Asociación Internacional Siglo de Oro, Madrid-Frankfurt 
a.M., Iberoamericana-Vervuert, 2004, pp. 337-352. Disponible en: Biblioteca 
Virtual Cervantes. AISO. ACTAS VI (2002), 
https://cvc.cervantes.es/literatura/aiso/pdf/06/aiso_6_1_027.pdf (consultado el 
6 de marzo de 2019). 
DIAGO, Manuel V., “La mujer en el teatro profesional del Renacimiento: 
entre la sumisión y la astucia (A propósito de las tres Comedias de Joan 
Timoneda), Criticón, 63 (1995), pp. 103-119. 
FERRER VALLS, Teresa, “La fiesta en el Siglo de Oro: En los márgenes de 
la ilusión teatral”, en DÍAZ BOHORQUEZ, J. M.(coord.), Teatro y fiesta del 
Siglo de Oro en tierras europeas de los Austrias, Madrid, Sociedad Estatal 
para la acción cultural de España ( SEACEX), 2003, pp. 27-37. 
FERRER VALLS, Teresa, “La Incorporación de la mujer a la empresa teatral: 
Actrices, Autoras y Compañías en el Siglo de Oro”, en DOMÍNGUEZ 
MATITO Francisco y BRAVO VEGA, Julián (eds.), Calderón entre veras y 
burlas. Actas de la II y III Jornadas de Teatro Clásico de Universidad de La 
Rioja, Logroño: Universidad de La Rioja, 2002, pp. 139-160. Disponible en: 
Biblioteca Virtual Miguel de Cervantes, 2015, 
http://www.cervantesvirtual.com/nd/ark:/59851/bmcjd6r8  (consultado el 13 
de febrero de 2019). 
FLÓREZ ASENSIO, Mª Asunción, “Los vientos se paran oyendo su voz. De 
«partes de música» a «damas de lo cantado». Sobre la evolución de la técnica 

                                                
40 FERRER, op. cit., (nota 22), pp. 151-155. 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

  - 63 - 

vocal en el teatro español de los siglos XVII y XVIII”, Revista de 
musicología, XXIX, 2, (2006), p. 521-536. 
FLÓREZ ASENSIO, Mª Asunción, Música teatral en el Madrid de los 
Austrias durante el Siglo de Oro, Madrid: Música Hispana. Textos Estudios, 
2006. 
FLÓREZ ASENSIO, Mª Asunción, Músicos de compañía y empresa teatral 
en el siglo XVII. Volumen 1, Kasel: Edition Reichenberger, 2015. 
GONZÁLEZ MARÍN, L. A., “Aspectos de la práctica musical española en el 
siglo XVII: voces y ejecución vocal “, Anuario Musical, 56 (2001), pp. 83-95. 
GONZÁLEZ SANTAMERA, Felicidad, “Leonor de la Cueva y Silva, una 
escritora ausente”, en GARCÍA LORENZO, L. (ed.), Autoras y actrices en la 
historia del teatro español, Murcia, Festival de Almagro/Universidad de 
Murcia, 2000, pp. 47-80. 
MAESTRE, Rafael, “El actor calderoniano en el escenario palaciego”, En 
DÍEZ BORQUE, J.M. (ed.), Actor y técnica de representación del teatro 
clásico español, Londres, Támesis Books Limited, 1989, pp. 177-193. 
MONTOUSSE VEGA, J. L., “«Si me buscas me hallarás»: la configuración 
del discurso femenino en la comedia de Ana Caro en El Conde de 
Partinuples”, Archivum: Revista de la Facultad de Filología, tomo 44-45 
(1994-95), pp. 7-28. 
RAMOS LÓPEZ, Pilar, “Los estudios de género y la música ibérica del siglo 
XVII”, Revista de Musicología. Actas IV Congreso de la Sociedad Española 
de Musicología: la investigación musical en España: Estado de la cuestión y 
aportaciones I. vol 20«, nº1 (1997), pp. 231-243. 
RAMOS LÓPEZ, Pilar, “Mujeres, música y teatro en el Siglo de Oro” en 
MACHADO, M. (Ed.), Música y mujeres: género y poder, Madrid: 
Cuadernos inacabados, 1998, pp. 39-62. 
RAMOS LÓPEZ, Pilar, “Una historia particular de la música: la contribución 
de las mujeres”, Brocar, 37 (2013), pp. 207-223. 
REIZ, Margarita “Breve historia gráfica de la mujer en el teatro. Desde los 
orígenes al Siglo de Oro español”, Verbeia, 1 (2016), pp. 259-272. 
RODRÍGUEZ CUADROS, E., La técnica del actor español en el Barroco. 
Hipótesis y documentos, Madrid: Castalia, 1998.  
SANZ AYÁN Carmen y GARCÍA GARCÍA, Bernardo J., “El «oficio de 
representar» en España y la influencia de la commedia dell’arte (1567-1587), 
Cuadernos de Historia Moderna, 16 (1995), pp. 475-500. 
TORRENTE, Álvaro, La Música en el s. XVII 3. Historia de la Música en 
España e Hispano América, Madrid: Fondo de Cultura Económica, 2016. 
OLARTE MARTÍNEZ, M., “Las monjas músicas en los conventos españoles 
del Barroco. Una aproximación etnohistórica”, Biblioteca Virtual Miguel de 
Cervantes, http://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/las-monjas-musicas-
en-los-conventos-espanoles-del-barroco-una-aproximacion- etnohistorica/ html/ 
(consultado el 28 de febrero de 2019). 
 
 
 
 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 64 - 

 
 
 
 
 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 65 - 

 
 
 
 
 

FERNÁN CABALLERO  
Y EL MODELO AUTORIAL FEMENINO 

 
FERNÁN CABALLERO 

AND THE FEMALE AUTHORIAL SELFPRESENTATION 
 

Mercedes Comellas  
Universidad de Sevilla, España 

 
 

A mediados del siglo XIX, Cecilia Böhl de Faber decide lanzarse a la palestra 
literaria con una serie de novelas que pronto se convirtieron en modelos de una nueva 
manera narrativa. Desde el principio su intención fue construirse un espacio propio y 
distintivo frente a las grandes autoras de su tiempo, en las antípodas morales de George 
Sand y que no coincidía con la mayor tipología autorial del romanticismo (el genio, 
encarnado en Gertrudis Gómez de Avellaneda), ni tampoco con los valores que la 
literatura femenina afirmaba como propios de su sexo (Carolina Coronado). Eligiendo el 
pseudónimo masculino de Fernán Caballero, desafió aquellas otras fórmulas anteriores, 
afirmó la importancia de su novedosa propuesta y preparó el modelo narrativo realista. 

 
Palabras clave: Fernán Caballero, crítica feminista, modelo autorial, siglo XIX. 
 
By mid-nineteenth century, Cecilia Böhl de Faber decides to come to the  literary 

fore by publishing a series of novels that soon became models of a new narrative trend 
From the beginning, her intention was to build her own distinctive space, morally opposed 
to George Sand, and one which did not coincide with the main authorial paradigm of 
Romanticism (the genius, as exemplified by George Sand or Gertrudis Gómez de 
Avellaneda), nor with the values that women's literature affirmed as belonging to their own 
sex (according to Carolina Coronado). Through the masculine pseudonym of Fernán 
Caballero, she challenged those other previous formulas, stressed the importance of her 
innovative proposal and set the ground for the realistic narrative model. 

 
Keywords: Fernán Caballero, feminist criticism, authorial self-representation, 

19th Century. 
 
 
La decisión de Cecilia Böhl de Faber de profesionalizarse como 

escritora debió estar precedida por un proceso largo, complejo y salpicado de 
dudas. Todavía en 1835 escribía la conocida carta a El Artista, asegurando 
que el relato “Una madre o El combate de Trafalgar”, publicado por la 
revista, había sido remitido a ésta por su madre sin haber consultado con la 
autora, que nunca hubiera dado su aprobación. Dos años antes su padre había 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 66 - 

hecho llegar a su amigo Julius otra narración, “Sola”, como muestra de las 
aficiones literarias de su hija1. Aquel envío no significaba, sin embargo, que 
Johann Nikolaus aprobase la incorporación de las mujeres a la actividad 
artística, postura en la que había siempre chocado con su esposa, la muy 
dinámica Paquita Larrea2. De hecho, solo una vez muerto el padre, viuda de 
su segundo esposo y casada por tercera vez, Cecilia escribe a Julius la 
interesante carta de 1845 en la que ya se adivina su intención de dar 
publicidad a sus escritos, sobre los que habla con ilusión; quizá pensaba 
entonces dirigirlos al público alemán, apoyándose en la influencia de aquel 
viejo amigo que ya había debido de servirle como intermediario en la 
publicación de “Sola”3. 

Lo cierto es que desde sus primeros pinitos como escritora, ya en los 
años veinte (según se deduce de su epistolario), hasta la publicación en 1849 
de La Gaviota, transcurrieron seguramente más de veinte años en los que 
debió de vivir con íntima tensión la discordancia entre sus aspiraciones 
literarias y la convicción de que su papel social era incompatible con 
aquellas4. Cuando en 1848 se anima por fin a escribir a José Joaquín de Mora, 
traductor y editor en su periódico El Heraldo de aquel primer éxito novelesco, 
había tenido mucho tiempo para meditar las posibles justificaciones de su 
decisión (no siempre acordes y coherentes)5, y sobre todo para madurar la 
condición autorial desde la que pretendió definirse.  

                                                
1 El relato fue publicado con ese mismo título en alemán en la Literarische und kritische 
Blätter der Börsenhalle, XIV (1840), pp. 737-743. 
2 Sobre Francisca Larrea ha publicado trabajos de gran interés CANTOS CASENAVE, 
Marieta: “Escritura y mujer 1808-1838: los casos de Frasquita Larrea, Mª Manuela López 
de Ulloa y Vicenta Maturana de Gutiérrez”, Anales de literatura española, 23 (2011), pp. 
205-232; “El discurso de Frasquita Larrea y la politización del Romanticismo”, Cuadernos 
de Ilustración y Romanticismo, 10 (2002), pp. 3-13; “Entre la tertulia y la imprenta, la 
palabra encendida de una patriota andaluza, Frasquita Larrea (1775-1838)”, en 
CASTELLS OLIVÁN, Irene y otras, (coord.), Heroínas y patriotas: mujeres de 1808,  
Madrid: Cátedra, 2009, pp. 269-294. 
3 He traducido y comentado la carta en mi edición de CABALLERO, Fernán, Obras 
escogidas, ed. de M. COMELLAS, Sevilla: Fundación Lara, 2010, pp. 547-553. 
4 Javier Herrero ha recordado que gran parte de la obra de Cecilia fue escrita mucho antes 
de los años de su edición y difusión, y que incluso “es anterior a los costumbristas y a 
Balzac”. HERRERO, J., Fernán Caballero, un nuevo planteamiento, Madrid: Gredos, 
1963, pp. 288, 306-7 y 333. Durante la época que Montesinos llamó “vasta zona 
penumbrosa” (MONTESINOS, J. F., Fernán Caballero: ensayo de justificación, México: 
El Colegio de México, University of California Press, Cambridge University Press, 1961, 
p. 5), Cecilia fue preparando una parte importante de la obra narrativa que se publicaría en 
los años 1849-1855. V. también MONTOTO, S., Fernán Caballero, Fernán Caballero, algo 
más que una biografía, Sevilla: Gráficas del Sur, 1969 p., 139; y Castro y Calvo, para 
quien Cecilia empezó a escribir “poco más o menos, a los dieciséis años”. CASTRO, J.M., 
Estudio preliminar a Fernán CABALLERO, Obras completas, Madrid: Atlas, 1961, p. 
LXXVIII. 
5 V. COMELLAS, M., “Introducción” a CABALLERO, op. cit. (nota 3), pp. XXXII, LVI 
y C. Las versiones propias y ajenas no coinciden: Coloma cuenta supuestamente la versión 
de la propia Cecilia: casi la obligaron entre unos y otros a publicar, y ella se defendió con 
uñas y dientes, pero la enredaron entre su marido y Mora (COLOMA, Luis, Recuerdos de 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

  - 67 - 

En ese tiempo de espera tuvo también larga ocasión para valorar el 
papel de otras mujeres con las que seguramente comparó su talento y en 
cuyas trayectorias tal vez imaginó la suya. Y sin duda también escuchó con 
sentimientos encontrados las críticas que la buena sociedad a la que 
pertenecía dictaba sobre las “literatas”. Debieron haber estado muy presentes 
en aquellos cálculos e imaginaciones sobre sus propias posibilidades, pues lo 
estuvieron después como referentes, sobre todo negativos, una vez que 
decidió crear a su voz autorial: Fernán Caballero. Con aquel pseudónimo 
terminó de dar vida a una imagen que había ido gestando largamente y que 
queda bien definida en la propia elección del nombre, asociado a los valores 
de españolidad, reciedumbre, honestidad y varonil aristocracia6. Con él podía 
ocultar su condición extranjera, además de su vulnerabilidad femenina. 
Porque la elección de un nombre masculino también significaba una renuncia 
y un rechazo: Cecilia no quiere presentarse ante sus lectores como mujer, 
porque las señoras no escriben. “La pluma, como la espada, se hizo para la 
fuerte mano del hombre”, afirmaba en carta a Hartzenbusch7. Así pues, no 
escribirá como mujer ni se sentirá identificada con esa literatura asociada a un 
modelo literario femenino. De hecho, si raras veces se comparó con sus 
colegas varones, en numerosas ocasiones hizo explícita su distancia con las 
autoras de su tiempo. Uno de los primeros estudiosos de su epistolario, 
Morel-Fatio, ya señalaba en 1901 que, a diferencia de con los hombres, “avec 
les femmes, môme celles qui n'étaient pas de l’otro bando, elle se tenait peut-
être un peu plus sur la défensive”; incluso se atreve, no sin cierto escrúpulo, a 
sugerir una tendencia a la rivalidad, señalando cómo “elle se montre peut-être 

                                                                                                           
Fernán Caballero, Bilbao: El Mensajero del Corazón de Jesús, 1910, pp. 313-321). José 
María ASENSIO, en su edición de las Obras completas de Fernán Caballero I (Madrid: 
Sucesores de Rivadeneyra, 1893) añade por primera vez el argumento económico que la 
autora emplea en algunas cartas, como la que escribe a la condesa de Velle confesando que 
fue la necesidad lo que le llevó a decidirse a enviar a Mora su manuscrito (SIMÓN PALMER, 
M.C., “Las finanzas de las escritoras románticas”, en MONTESA PEYDRÓ, Salvador 
(coord.), A zaga de tu huella: homenaje al prof. Cristóbal Cuevas, Málaga: Asociación 
para el Estudio…, 2005, pp. 597–612). La correspondencia de Cecilia con Hartzenbusch, 
al que la escritora presenta muchas veces como el primero en animarla a difundir sus 
obras, demuestra que todos aquellos reparos para publicar fueron más bien argumentos 
defensivos. Más cierto parece que salió más de ella que de él la idea. V. HEINERMANN, 
Theodor, “Dichtung und Wahrheit über die Gaviota Fernán Caballeros”, Romanische 
Forschungen, LIV (1942), pp. 313-324. 
6 Sobre la elección y relación con el pseudónimo, KIRKPATRICK, S., “La negación del 
yo. Cecilia Böhl y La gaviota”, en Las románticas. Escritoras y subjetividad en España, 
1835-1850, Madrid: Cátedra, 1991, pp. 229-231; y “On the threshold of the realist novel: 
gender and genre in La gaviota”, Letras femeninas 32 (2006), 1, pp. 33-65; p. 35. También 
COMELLAS, Mercedes, “El epistolario de Fernán Caballero: el sexo de la identidad 
autorial”, en MARTOS, María y NEIRA, Julio (eds.) Identidad autorial femenina y 
comunicación epistolar, Madrid: UNED, 2018, pp. 223-248. 
7 HEINERMANN, Theodor, Cecilia Böhl de Faber (Fernán Caballero) y Juan Eugenio 
Hartzenbusch. Una correspondencia inédita, Madrid: Espasa-Calpe, 1944, p. 134. 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 68 - 

plus attentive à leurs défauts, elle les surveille davantage et leur pardonne 
moins”8.  

Suele ser muy habitual que los escritores que se lanzan a la arena 
ojeen primero a sus competidores, como si el espacio o el público no fueran 
nunca bastante amplios como para ser compartidos. Cecilia miró a sus 
contemporáneas marcando fuertes distancias, aunque sus cartas, prólogos y 
dispersos comentarios permiten afirmar que nunca perdía de vista a las damas 
que fueron mayores representantes del canon literario de su tiempo. En 
público solía mostrarse en general respetuosa con ellas, como cuando 
advertida de las supuestas calumnias vertidas por Pilar Sinués sobre ella 
contesta: “Todas las señoras que en España escriben eran simpáticas amigas, 
por sostener los mismos principios y ser inspiradas por los mismos 
sentimientos”9. Sin embargo, se permite otra actitud muy distinta en las cartas 
privadas o expresada de forma indirecta en sus propias narraciones. Su 
posición debe ser en cualquier caso observada en el contexto que Jo Labanyi 
aborda con su habitual penetración cuando estudia las contradicciones 
identitarias de las escritoras decimonónicas, tanto en el orden vital como en el 
poético, y especialmente marcadas entre el periodo que va desde los años 
románticos hasta el advenimiento de la poética realista. Ese variado e 
intrincado proceso de construcción de la subjetividad femenina no permite 
definir líneas evolutivas en las reivindicaciones de las mujeres, sino que 
demuestra la constante necesidad estratégica de reinventarse que hace difícil 
cualquier coherencia10. En el caso de Cecilia, aquella constante reubicación 
autorial se trazó sobre un mapa que tenía como principales marcas 
territoriales las que correspondían a las más señeras escritoras del panorama 
literario. 

 
George Sand o la mujer emancipada. 
La primera entre ellas, sin duda, era George Sand, ocho años más 

joven pero ya reconocida internacionalmente como una gran figura de las 
letras al publicarse en 1849 La Gaviota. Cecilia debió fijarse particularmente 
en Sand cuando proyectó un espacio europeo, especialmente francés, para su 
salida como escritora al escenario público11, dado además que en francés 
escribió muchas de sus obras. Sobre todo es importante recordar que quiso 
presentarlas como “novelas de costumbres”, el género que para los críticos y 

                                                
8 MOREL-FATIO, Alfred, “Fernán Caballero d’après sa correspondance avec Antoine de 
Latour”, Bulletin Hispanique, 3 (1901), 3, pp. 252-294; 283. 
9 CANTOS CASENAVE, Marieta, “Escribir es poder. Mujeres alrededor de la prensa del 
siglo XIX. Mª Manuela López de Ulloa, Fernán Caballero, Mª Josefa Zapata y Patrocinio 
de Biedma”, en MORALES SÁNCHEZ, Mª Isabel y otras (eds.), Resistir o derribar los 
muros. Mujeres, discurso y poder en el siglo XIX, Alicante: Biblioteca Virtual Miguel de 
Cervantes, 2014, pp. 355-371. 
10 LABANYI, Jo, “Afectividad y autoría femenina. La construcción estratégica de la 
subjetividad en las escritoras del siglo XIX”, Espacio, tiempo y forma, 29 (2017), pp. 41-
60. 
11 V. COMELLAS, op. cit., (nota 5), p. CI. 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

  - 69 - 

lectores españoles practicaba precisamente George Sand12. Hubiese tenido así 
como principal competidora a aquella singular mujer, entonces famosa tanto 
por su obra como por desprecio a los convencionalismos: no solo había 
elegido un pseudónimo masculino, sino que vivía con la misma libertad 
sexual que un hombre e incluso se vestía como tal desde que en 1820 
empezara a usar ropa masculina para dar paseos por la naturaleza con su 
preceptor. Con esa indumentaria la retrata Danhauser en el famoso cuadro de 
1840 (Fig. 1), rodeada de la plana mayor de la música y la literatura 
románticas.  

La imagen triunfante de Sand, una mujer que compartía la fama de 
los grandes hombres de su tiempo, debió servir como reto, acicate o arraigar 
en el imaginario fernandiano como presunta rival. Incluso tal vez la elección 
de Aurore de un nombre autorial masculino pudo inspirar la masculinización 
de Cecilia en Fernán, como pensaba Castro13 (aunque fueron bastantes las 
escritoras que fantasearon con una identidad masculina a través de sus 
seudónimos)14. Lo cierto es que para ambas la duplicidad del nombre público 
y el privado generó una compleja tensión de la autoconciencia: la dualidad 
Cecilia/Fernán es tan oscura como la de Aurore/George15. Y también en 
sendos casos la decisión demuestra la voluntad de competir en la escena 
literaria no solo en el equipo de segunda clase que constituían las señoras, 
sino a la altura de los varones y con sus armas. Por eso se mantuvieron ajenas 
al papel reservado a las mujeres en el ámbito literario: no frecuentaron los 
círculos de las “literatas” ni se sintieron identificadas con ellos, sino que se 
rodearon de amigos y apoyos varoniles, lo que sobre todo a partir de 
mediados de siglo, cuando comenzó la progresiva masculinización del 
espacio literario, implicaba una elección fuerte. Así se deduce del afán de 

                                                
12 AYMES, Jean-René, “L’image de George Sand en Espagne (1836-1850)”, en AYMES, 
J.-R. y FERNÁNDEZ SEBASTIÁN, Javier, La imagen de Francia en España (1808-
1850), Paris: Presses de la Sorbonne Nouvelle-UPV, 1997, pp. 243-262, p. 247. Aymes se 
refiere especialmente a los años de su recepción, con artículos de Larra o Mesonero, que 
incluyen la obra de la francesa en este género costumbrista. 
13 CASTRO, J.M., op. cit., (nota 4), p. LXXIX. 
14 SHOWALTER, Elaine, A Literature of their Own. British Women Novelist from Brönte 
to Lessing, Princeton: Princeton University Press, 1977, p. 58. 
15 Como ha observado Naomi Schor para el caso de George Sand, el cambio de identidad 
constituye la forma más disruptiva de bisexualidad, pues implica disipar y cuestionar las 
diferencias. SCHOR, Naomi, “Female Fetishism: The Case of George Sand”, en 
SULEIMAN, Susan Rubin (ed.), The Female Body in Western Culture: Contemporary 
Perspectives, Cambridge, Mass.: Harvard University Press, 1986, pp. 363-372; p. 370. V. 
también para el caso de Sand el trabajo de MOZET, Nicole, “Signé «le voyageur»: George 
Sand et l'invention de l'artiste”, Romantisme, 55 (1987), pp. 23-32; según Mozet, “les 
Lettres d'un voyageur peuvent être lues comme le temps de la réconciliation avec elle-
même d'une personnalité foncièrement double (Aurore/George), longtemps contrainte à 
une vie éclatée et même masquée”. V. también CRECELIUS, Kathryn J., “Writing A Self: 
From Aurore Dudevant to George Sand”, Tulsa Studies in Women's Literature, 4 (1985), 1, 
pp. 47-59, cuyo propósito es analizar los textos juveniles de Aurore para observar el 
desarrollo progresivo del modelo autorial George Sand. Sobre la duplicidad epistolar de 
Cecilia/Fernán escribí en COMELLAS, op. cit., (nota 6). 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 70 - 

Sand por participar en debates, asumir un papel de relieve en los círculos 
culturales y controlar la propiedad de su obra16. De forma mucho menos 
abierta, pero igualmente enérgica, Fernán Caballero luchó denodadamente 
por hacerse con un espacio editorial, por demostrar la validez e innovación de 
sus experimentos narrativos en distintos prólogos ¾lo que era muy poco 
frecuente en las obras de mujeres¾17, por controlar la publicación de sus 
textos y defender con no pocos arrestos sus posiciones, como por ejemplo en 
la conocida “Carta pública” con que responde a las críticas de Vicente 
Barrantes18. El vestir pantalones, aunque fuese a través de una instancia 
ficcional, les permitía superar la reducción al ámbito de la domesticidad y 
vulnerabilidad al que estaba recluida la mujer en el ideario burgués desde 
mediados del siglo XIX y demostrar su brío y su valía19.  

Precisamente, ambas autoras corresponden a una misma época de 
intensos cambios en el orden político (1848 es el año de la oleada 
revolucionaria que acabó con la Europa de la Restauración), pero también 
literario: el agotamiento de la revolución romántica ¾que corresponde a los 
años de juventud y formación de ambas escritoras¾ y paulatino arribo de la 
poética realista. En aquella transición, Aurore y Cecilia asumieron servir 
como referentes de posiciones políticas o ideológicas de asiento religioso y 
contrario: Fernán Caballero del neocatolicismo conservador de Donoso o 
Balmes; George Sand del humanitarismo socialista. Superando el espacio que 
se reservaba a la mujer, que era el del sentimiento, entran con convicción en 
el ideológico, esencialmente masculino. Es por ello que en ambos casos las 
críticas que frecuentemente recibieron ¾sobre todo en la prensa¾ no se 
reducían a su obra literaria, sino muchas veces se dirigían a sus convicciones 

                                                
16 FERNÁNDEZ, Pura, “La condición de la autoría femenina: el caso de Emilia Serrano, 
Baronesa de Wilson, y la polémica con George Sand y Alphonse de Lamartine (1859)”, en 
LLUCH-PRATS, Javier (ed.), Entresiglos: del siglo XVIII al XIX. Estudios en homenaje al 
profesor Joan Oleza, València: Universitat, Anejos de Diablotexto Digital, 3 (2018), pp. 
49-65; p. 51. Valga apuntar las concomitancias que también vinculan a la misma Baronesa 
de Wilson con Cecilia Böhl de Faber en cuanto a la construcción de una identidad que le 
sirviera de camuflaje y al “silencio” sobre su vida anterior a la profesionalización como 
escritoras; de ese “silencio” presume Fernán en carta a Latour (la recoge MOREL-FATIO, 
op. cit., (nota 8), p. 270. También la explicación de “por qué escribo” de la Baronesa tiene 
interesantes semejanzas con las justificaciones de Cecilia. 
17 PUJOL RUSSELL, Sara, “La cultura y la escritura femenina a debate: las concepciones 
del siglo XIX en sus textos”, Salina: revista de lletres, 20 (2006), pp. 249-273; p. 251. 
18 Las cartas están recogidas en CABALLERO, op. cit., (nota 3), pp. 564-578. La 
respuesta a Barrantes, aunque comienza en tono de modestia (“soy un enemigo débil, muy 
fácil de hacer huir, si no de vencer: no tengo armas para pelear”), hace después una 
demostración de bizarría, presentándose como un duelo entre iguales, a pesar de la 
diferencia de sexo: “si mis razones no le hacen fuerza, nos saludaremos como dos 
contrarios que se aprecian y se respetan, y seguiremos cada cual la opuesta senda que 
nuestras convicciones nos señalen” (p. 572). 
19 JAGOE, Catherine y otras (eds.), La mujer en los discursos de género: textos y 
contextos en el siglo XIX, Barcelona: Icaria Editorial, 1998, pp. 21-54. 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

  - 71 - 

políticas, de las que se las juzgaba como respectivas propagandistas20. Es el 
principal reparo de Vicente Barrantes a Fernán en la carta antes mencionada, 
que publicó en La Ilustración de 1853. Allí asegura que “la mujer no pued[e] 
ser filósofa [...]. Si recordamos a las mujeres filósofas del tiempo antiguo, 
veremos que su único afán fue reducir a ciencia un sentimiento, engañándose 
completamente a sí mismas”. Es por eso que Fernán yerra, pues  

 
usted va a parar a filósofa irremisiblemente y debemos de sentirlo con sinceridad 

sus sinceros admiradores. Con ese ojo escudriñador que tiene usted como nadie, ha querido 
levantar la corteza del mundo material, que tan bien conoce y pinta; ha querido ver más y 
pintar más, olvidando que va usted a confundir los colores en su paleta. Dios lo ha dicho: 
no pasarás de aquí. A cada criatura su predisposición y sus tendencias. El camino de usted 
estaba trazado: abandonarlo es extraviarse21. 

 
Fernán había sobrepasado los límites propios de su sexo al entrar en 

el territorio de la filosofía moral y las ideologías. El error era mucho más 
grave en el caso de la progresista George Sand, que en la prensa española 
recibió la desaprobación explícita de Mesonero Romanos, Hartzenbusch, 
Eugenio de Ochoa, José María Quadrado, Ramón de Navarrete y otros22, 
algunos de ellos grandes apoyos de Fernán Caballero, que combatía a su lado 
en el bando del moderantismo político y la religiosidad más conservadora.  

En principio, nada tenía que ver con aquella mujer francesa libre de 
prejuicios; precisamente representaba ¾y supuestamente defendía¾ el 
modelo contrario. Y sin embargo desde muy pronto se las comparó (si es que 
la comparación no comenzó ya por la propia Cecilia)23. En 1859 La 
Esperanza publicó un artículo titulado “George Sand y Fernán Caballero” que 
causó escándalo y disgustó a Cecilia, según afirma en algunas cartas, aunque 

                                                
20 Para el caso de Sand, sobre todo en la prensa española, V. AYMES, op. cit., (nota 12), p. 
245: “G. Sand est surtout mentionnée et jugée dans des revues de nature mixte où 
cohabitent la politique et la littérature. La voilà mêlée au grand combat d'idées qui oppose, 
grosso modo, les libéraux aux conservateurs. La critique espagnole sandienne est 
«idéologisée» au plus au degré”. Para el caso de Fernán Caballero, V. COMELLAS, 
“Ideología y novela”, en op. cit., (nota 5), pp. XXIII-XLV. 
21 BARRANTES, Vicente, “Carta a Fernán Caballero” de 1852. En CABALLERO, op. 
cit., (nota 3), pp. 565-566. 
22 AYMES, op. cit., (nota 12), p. 254. 
23 A pesar de que suelen ser presentadas como figuras opuestas en sus convicciones y 
manera de enfrentar la tiranía patriarcal ¾como de hecho lo fueron¾, tienen muchos mas 
puntos en común de los que cabría imaginar en un principio, comenzando por madres de 
carácter fuerte y dominante con las que mantuvieron una relación de amor-odio y 
continuando por una vida sentimental muy agitada: el caso de George Sand es 
sobradamente conocido, pero recuérdese que Cecilia tuvo tres maridos, y quedando viuda 
del segundo, marqués de Arco Hermoso, tuvo una apasionada relación con un caballero 
inglés para terminar casándose con un muchacho veinte años más joven que ella, sin 
patrimonio ni oficio, boda que le ocasionó no pocos sinsabores y tensiones con la casta 
social a la que pertenecía. También las dos disfrutaron de una educación internacional que 
les permitía leer en diferentes idiomas y hacerse una imagen precisa de las novedades que 
transformaban el campo literario de su tiempo. 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 72 - 

en otras es obvio que se siente halagada24. En el epistolario de Cecilia anterior 
a esta fecha ya podía observarse la velada comparación y rivalidad con la 
francesa, a la que no deja de tener como referencia, incluso cuando pretende 
distinguirse de ella. Como en la carta que escribe a Alejandro Linares en 1842 
¾anterior por tanto a su decisión de publicar¾ prefiriendo su mediocridad a 
la genialidad de Sand: “Si el talento superior de esa mujer sirve para escribir 
semejante libro, digo, gracias a Dios, que me ha hecho negrito”25. La antítesis 
talento-genio frente a humildad que asoma en estas líneas volverá a repetirse 
con insistencia para caracterizar su propia posición frente a la de la famosa 
autora. En carta a Patricio de la Escosura escrita hacia 1860, cuando ya había 
alcanzado las mayores cotas de su éxito, usa una comparación similar: “Sand 
en alemán quiere decir arena; apropiado nombre a aquel suelo en que sólo 
crecen altos pinos con punzantes borbotas y áspera corteza, pero ni una flor, 
ni una violeta que humilde perfume el ambiente terrestre”26. Y de nuevo en 
carta a Hartzenbusch aparece la humilde flor con la que se identifica: su 
intención es “idealizar la verdad, exponer en todo vida y sentimiento, buscar 
las violetas y ponerlas a la vista, con su perfume”27. El temor a que se le 
acuse de deudas con las novelas de Sand la lleva a renunciar a uno de sus 
proyectos, que abandona por temor a que se pueda leer como imitación de la 
francesa, según cuenta en carta de 1859 a Latour28. En otras ocasiones sus 
comentarios dejan ver la combinación entre rechazo y admiración, como 
cuando escribe sobre la Léila: “es la obra más descocadamente mala que he 
leído, llena de contradicciones, de bello lenguaje y bellos trozos, pero cuyo 
fondo es de un cinismo asqueroso”29. Sand aparece una y otra vez como una 
suerte de bestia negra y ejemplo de lo que quiere combatir desde el punto de 
vista moral e ideológico, pero al mismo tiempo no es difícil notar cierta 
envidia y admiración en esas comparaciones, que siguieron presentes también 
entre los críticos hasta el siglo XX: en 1909 González Blanco compara a 
Fernán con Sand muchas veces al recorrer la novela decimonónica, y 
Benedetto Croce, en su ensayo de 1916 Poesia e non poesia, afirma preferir a 
                                                
24 Carta de 14 de octubre de 1859 a Antoine de Latour, editada en MONTOTO, Santiago, 
Cartas inéditas de Fernán Caballero, Madrid: S. Aguirre Torre, 1961, p. 136. 
25 VALENCINA, Diego de, Cartas de Fernán Caballero, Madrid: Hernando, 1919, p. 11. 
26 Ibídem, p. 224. 
27 HEINERMANN, op. cit., (nota 7), p. 115. 
28 Tenía pensado escribir una novela que llevaría por nombre Hija, esposa y madre sobre 
“el poder de la lástima en el corazón de la mujer”, pero teme que se considere un plagio de 
Sand, que había escrito sobre tema similar Elle et lui. MONTOTO, op. cit., (nota 24), p. 
197. 
29 BROWN, Penny, “The Reception of George Sand in Spain”, Comparative Literature 
Studies, 25 (1988), 3, pp. 203-224; p. 212, nota 35. Opinión parecida sobre la misma obra 
publicó Mesonero en el Semanario Pintoresco español de 1839, refiriéndose a la Sand 
como una de las “emponzoñadas plumas” que pintan “sangre y cadalsos por doquier; 
crímenes espantosos justificados o convertidos en objeto de burla, la seducción, la 
violencia, el adulterio, el incesto…, en Leila y León Leoni solo se ven prostitutas, 
bandidos, maniáticos, asesinos y estafadores”. Otros críticos elogian su estilo, pero 
siempre critican la inmoralidad de la francesa, como Lista, Balmes o Donoso (Ibídem, pp. 
205-6). 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

  - 73 - 

la primera por la simplicidad de su corazón y su moralismo ingenuo, 
verdadero, sentimental y poético30. 

Sin embargo, las comparaciones más recientes apuntan a una ventaja 
muy diferente de la española con respecto a la francesa. Ciplijauskaité 
observa cómo siendo Fernán Caballero mucho más anticuada en cuanto a la 
actitud feminista que Madame de Staël ¾en este caso un modelo positivo 
para Cecilia, como también lo había sido de su madre, Francisca Larrea¾ o 
que la propia Sand, las adelantó en recursos y técnicas31. Madame de Staël 
presenta ideas e instruye, Sand inventa con la imaginación situaciones 
melodramáticas, pero Cecilia usa la observación inmediata de una manera 
singularmente novedosa, evolucionando sobre la novela romántica. Su 
poética narrativa, compendiada en el lema “poetizar la verdad”, mantiene el 
idealismo como referencia ideológica, pero no como base creativa, que reposa 
sin embargo en la “verdad”, en “lo real”. En ese terreno Fernán Caballero no 
solo compite, sino que también gana: si tuviéramos que pintarla en el salón de 
sus iguales, como hizo Danhauser con George Sand, no le acompañarían 
Byron, Dumas, Hugo o Liszt, como a la francesa, sino la siguiente generación 
de escritores y músicos, pues a pesar de ser mayor en edad que Sand, su obra 
supera la retórica del romanticismo sentimental y avanza en la línea en la que 
su competidora había dado ya los primeros pasos.  

Porque la revisión a que ha sido sometida la obra y figura de George 
Sand desde finales del siglo XX también viene haciendo hincapié en su 
progresiva superación de la estética sentimental, valorada hasta entonces por 
la crítica como un rasgo “femenino” (en el sentido de una modalidad estética 
determinada) con que hasta entonces se caracterizaba positivamente a la 
autora. La nueva crítica feminista viene descanonizando aquella versión de 
Sand (como también está ocurriendo con Fernán Caballero) y recuperando su 
originalidad32. A pesar de que en su tiempo ambas fueron consideradas entre 
las más importantes escritoras del siglo, después su fama se oscureció y acabó 
asociada a los cuentos campestres infantiles, o reducida a valores 
esquemáticos. En los últimos años se está reivindicando el papel que tuvo la 
francesa desde mediados de los 40 en los inicios de la novela regionalista (La 
charca del diablo se publica en 1846), habitada por tipos campesinos de los 

                                                
30 GONZÁLEZ BLANCO, Andrés, Historia de la novela en España desde el 
romanticismo a nuestros días, Madrid: Pueyo, 1909, pp. 187-188 y 193-5; CROCE, 
Benedetto, Poesia e non poesia. Nota sulla letteratura europea del secolo decimonono, 
Bari: Laterza, 1916, p. 201. 
31 CIPLIJAUSKAITÉ, Biruté, La mujer insatisfecha: El adulterio en la novela realista, 
Barcelona: Edhasa, 1984, pp. 147-159; pp. 151-3. Ciplijauskaité compara La Gaviota con 
Consuelo de Sand (1842), sugiriendo que Marisalada está castigada por parecerse a la 
“mujer libre” que retrató la francesa.   
32 SCHOR, Naomi, George Sand and Idealism, New York: Columbia University Press, 
1993; PLANTÉ, Christine, George Sand, fils de Jean-Jacques, Lyon: Presses 
Universitaires, 2012; MASSARDIER-KENNEY, Françoise, Gender in the Fiction of 
George Sand, Amsterdam: Rodopi, 2000; DIDIER, Béatrice, George Sand, Paris: 
Association pour la Diffusion de la Pensée Française, 2004; NAGINSKI, Isabelle, George 
Sand: Writing for Her Life, New Brunswick and London: Rutgers University Press, 1993. 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 74 - 

que se intenta reflejar los modos lingüísticos, escenas de costumbres y otros 
motivos pintorescos. Fernán Caballero demostró ese mismo afán por 
perseguir lo pintoresco e idéntico interés por la vida rural, su habla, sus 
costumbres. Una y otra participan de un cambio fundamental en la narración 
novelesca que se funda en una nueva manera de mirar y observar33. De hecho, 
la gran novedad que Cecilia admira en los franceses, como cuenta en carta a 
su marido alabando “esa comedia humana de Balzac, tan profundamente 
pensada y sentida”34, es la que su primer comentarista, Eugenio de Ochoa 
(precisamente también el primer traductor de Sand al español), valoró en La 
Gaviota: por fin una novela española interesante y psicológica como la de 
Balzac; una novela verdadera y reflexiva, que asume papel tan masculino 
como el del análisis del espacio público. En el prólogo su autora niega la 
condición imaginativa de la obra (“no ha costado grandes esfuerzos a la 
imaginación”)35, que correspondería a la narrativa femenina. A cambio elige 
el estudio y el análisis, capacidades masculinas según la división que imponía 
la sociedad decimonónica36: como afirmaba Escartín, “el hombre es reflexivo, 
analizador; la mujer, imaginativa. En el primero obra principalmente la razón, 
la conciencia; en la segunda, el sentimiento, el afecto”37. Así que no en vano 
eligió Cecilia un pseudónimo masculino: le debía servir para prestigiar una 
novela que nace con más altas intenciones que servir de recreo a señoritas y 
que dejó atrás el sentimentalismo romántico con mayor audacia que su rival 
francesa. Las técnicas novelescas de Fernán alcanzan un grado de 
experimentalismo y sofisticación que no llegó a practicar George Sand, y su 
defensa de la razón frente al sentimentalismo y las pasiones corresponde 
asimismo a un nuevo esquema de valores que tiende a alejarse del romántico. 
Por eso en el prólogo a la Elia (1849) se anima a romper los estereotipos de la 
pasión romántica para afirmar: 

 
Puede que una mujer que no ama con furor no sea el tipo que llena el ideal que 

muchos se creían; pero puede también que sea el que prefieran almas menos romancescas 
y más poéticas, es decir, las que simpaticen más con la verdad y la sencillez que no con la 
elevación y energía, a veces ficticia y forzada en las producciones literarias como en la 
vida real38. 

 
La reflexión se reclama en distintas obras fernandianas como atributo 

positivo para las mujeres en los asuntos amorosos: frente a los impulsos de la 
emoción, muchas de sus heroínas se caracterizan por el control de sus 
arrebatos, pues “la razón no debe solamente dirigir las acciones de una mujer, 

                                                
33 Hemos tratado de la técnica pictórica de Fernán Caballero en COMELLAS, Mercedes y 
ROMÁN, Isabel, “La novela como género pictórico: Fernán Caballero”, en RODRÍGUEZ, 
Borja y GUTIÉRREZ, Raquel (eds.), Literatura ilustrada decimonónica. 57 perspectivas, 
Santander: Universidad de Cantabria, 2011, pp. 767-788. 
34 CABALLERO, op. cit., (nota 3), p. 579. 
35 Ibídem, p. 5. 
36 JAGOE, op. cit., (nota 19), pp. 30 y 34. 
37 Ibídem, p. 30. 
38 CABALLERO, op. cit., (nota 3), p. 576. 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

  - 75 - 

sino que debe influir poderosamente en sus sentimientos”39. Según responde a 
Vicente Barrantes defendiendo a su Clemencia (que “no es una mujer 
apasionada”), el amor apasionado de las heroínas folletinescas y romancescas 
(esto es, románticas) no era el más habitual en la vida real40. O como escribe 
en Elia (1849): “Si la pasión enérgica es un tipo de novela, no siempre –a 
Dios gracias– es una realidad en la vida”41.  

Entre la generación de “las románticas” y la masculinización realista, 
Fernán Caballero representa una valerosa avanzadilla, de la que es 
plenamente consciente y que describe como “la tendencia […a] combatir lo 
novelesco” (en el sentido de lo fabuloso, lo inverosímil, la ficción 
sentimental), para encaminarse por “la buena y llana senda de la vida real. 
Esto es hacer una innovación, dando un giro nuevo a la apasionada novela, 
trayéndola a la sencilla senda del deber y de la naturalidad”42. Esa 
“innovación” y “giro nuevo” al que se refiere exige salir de los abismos de la 
subjetividad romántica para observar el mundo. Es lo que Fernán defiende 
ante Barrantes, un tercio de siglo más joven pero mucho menos moderno que 
ella: “Usted me dice que ponga la mano sobre mi corazón para pintar los 
giros y sentimientos de las pasiones; es este un mal consejo, como lo sería el 
que diese usted a un pintor de tomarse a sí mismo por modelo de los 
personajes que pintase”43. 

 
Gertrudis Gómez de Avellaneda o el genio. 
Al final La Gaviota no se publicó en francés, sino que, traducida por 

José Joaquín de Mora, salió en El Heraldo de Madrid y concursó en el 
territorio español. En éste, el gran nombre femenino con que había de 
competir Cecilia Böhl de Faber era Gertrudis Gómez de Avellaneda (cuya 
narrativa tenía no pocos puntos en común con la obra temprana de George 
Sand; no en vano pensaba Fernán que “Sand es su fetiche”)44. Poco más tarde 
entraría en lid Carolina Coronado. Con las dos demostró Cecilia un continuo 
afán de medirse, como se aprecia por ejemplo en una carta a Eugenio de 
Ochoa que la hace explícita: “Compare usted los triunfos del pobre Fernán 
con los de G. Avellaneda y Carolina Coronado [...], y conocerá que [los 
elogios que recibo] no son para marear a nadie”45. 

La reciente reivindicación de Gertrudis (en 2014 se celebró el 
segundo centenario del nacimiento, que promocionó una revisión de su vida y 

                                                
39 Ibídem. 
40 Ibídem, pp. 572-578. 
41 Ibídem, p. 514. 
42 Carta a Barrantes, ibídem, p. 573. 
43 Ibídem, p. 575. 
44 Carta de Fernán Caballero recogida por MOREL-FATIO, op. cit., (nota 8), p. 284. Sobre 
Sand como modelo de Avellaneda, v. RABATÉ, Colette, “Deux «modèles» français de la 
Avellaneda: Madame de Staël et George Sand”, en AYMES y FERNÁNDEZ 
SEBASTIÁN, op. cit., (nota 12), pp. 263-281; p. 264. 
45 VALENCINA, op. cit., (nota 24), p. 232. 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 76 - 

su obra)46 la ha confirmado como rara avis entre las escritoras de su tiempo; 
tiempo que coincide, al menos en su configuración autorial, con el de la 
plenitud romántica (finales de los años 30 y comienzo de los 40), esto es 
anterior a Fernán, si no en cuanto a producción creativa, sí en cuanto a 
publicaciones. Avellaneda era rara porque estuvo al margen de las 
hermandades femeninas47, como Sand y Fernán Caballero, y también en 
cuanto fue la única mujer admirada por los grandes hombres de letras de su 
tiempo: contó, entre otras, con la protección de Juan Nicasio Gallego, Manuel 
José Quintana y Alberto Lista, referentes intelectuales de los primeros años 
románticos. Como Fernán, se apoyó exclusivamente en protectores 
masculinos, sin recurrir a la hermandad lírica de las damas48. Recuérdese el 
caso inaudito de que fue recibida en el Liceo en 1840, cuatro años después de 
su llegada a España. Aquella invitación a participar en un espacio claramente 
masculino “se concibió desde el principio como una gran excepción en unos 
espacios del reconocimiento literario pensados por y para los hombres. Su 
propia excepcionalidad parecía normalizar su presencia, al no proyectar sus 
atributos al resto de las mujeres”49. No fue este el único caso extraordinario 
de su trayectoria: en 1853 fue candidata a la Real Academia Española, 
apoyada por público y crítica50. Si Sand había sido retratada junto a la plana 
mayor de los artistas románticos, Avellaneda tiene un papel protagonista en el 
lienzo de 1859 con que Luis López Piquer inmortalizó la coronación del 
poeta Manuel José Quintana por la reina Isabel II, ocasión celebrada en 1855 
y en la que Gertrudis leyó una oda en honor al homenajeado (Fig. 2). Así lo 
representa el cuadro, colocando a la autora enfrentada con la reina, como dos 
figuras femeninas casi equiparables en un espacio claramente masculino, 
como las dos grandes damas con categoría para compartirlo: la reina política 
y la reina de la poesía. 

Años antes, cuando en 1847 o 1848 Cecilia decide arrojarse a la 
arena literaria y comenzar su vida como Fernán Caballero, Gertrudis ya era 
todo un personaje con el que medirse. Se había construido una identidad que 
Ferrús Antón explora a partir del Epistolario de amor y amistad (también 
conocido como Diario de amor), colección de las cartas que escribió a 
Ignacio de Cepeda y en la que recorre “todos y cada uno de los modelos 
femeninos del romanticismo” a través de diversas máscaras, construyendo un 

                                                
46 SIMÓN PALMER, María del Carmen, “Estudios sobre Gertrudis Gómez de Avellaneda 
(1980-2014)”, Rassegna iberistica, 104 (2015), pp. 325-340. 
47 EZAMA, Ángeles, “Una escritora con vocación de historiadora de la literatura: El canon 
de escritura femenina de Emilia Pardo Bazán”, Voz y Letra. Revista de Literatura, XVII 
(2006), 2, pp. 89-106; pp. 89-90. 
48 EZAMA, Ángeles, “La identidad autorial en las cartas de Gertrudis Gómez de 
Avellaneda”, en MARTOS Y NEIRA, op. cit., (nota 6), p. 266. 
49 BURGUERA, Mónica, “Coronado a la sombra de Avellaneda. La reelaboración 
(política) de la feminidad liberal en España entre la igualdad y la diferencia (1837-1868)”, 
Espacio, tiempo y forma, 29 (2017), pp. 93-127; p. 98. 
50 El que no fuera elegida no obsta para notar lo extraordinario del caso: recuérdese que no 
hubo ninguna mujer en la RAE hasta Carmen Conde, en 1979. 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

  - 77 - 

yo fragmentario y ambivalente51. Representaba con su vida y su éxito literario 
al famoso personaje de Madame de Staël en su novela Corinne ou l'Italie 
(1807): la mujer brillante y admirada por su capacidad intelectual, artista de 
éxito y que no encuentra hombre a su altura. Esa misma tensión, que había 
vivido la propia Staël en sus carnes, es la que leemos en las cartas de Tula. En 
ellas se presenta la exaltación de la pasión como rasgo de superioridad moral, 
a la manera que lo defendía el genio romántico y como se usa también en su 
novela Sab, de 1841. Después saldría Dos mujeres (1842-43), otra obra cuya 
difusión fue prohibida inmediatamente después de su publicación y que 
“representa uno de los primeros discursos feministas en lengua castellana que 
ataca los convencionalismos sociales que discriminan y oprimen a la 
mujer”52. Avellaneda se hizo famosa expresándose en términos 
profundamente subversivos frente al orden sexual establecido53, lo que la 
masculinizaba al concederle los atributos del genio, “masculinización de su 
talento que la propia escritora había sugerido sobre sí misma”; de hecho, para 
sus obras de 1864, seleccionó los ensayos que habían elogiado su “genio 
sublime”54. De nuevo Tula conecta con la imagen de Sand, y para ambas se 
atribuye el elogio “¡Es mucho hombre esta mujer!”55. Cuando salen las 

                                                
51 GÓMEZ DE AVELLANEDA, Gertrudis, Poesías y Epistolario de amor y amistad, 
Madrid: Castalia-Instituto de la Mujer, 1989. FERRÚS ANTÓN, Beatriz, “Mujer e 
imaginario romántico: Gertrudis Gómez de Avellaneda y sus «otras»”, en GARCÍA 
TEJERA, María del Carmen (ed.), Lecturas del pensamiento filosófico, estético y político, 
Cádiz: UCA, 2007, pp. 187-198; p. 190. Fernando Durán ha trabajado sobre una de las 
cartas, valorándola como singular ejemplo de autobiografía femenina. DURÁN, F., “La 
autobiografía romántica de Gertrudis Gómez de Avellaneda y la literatura de confesión en 
España”, en CANTERLA GONZÁLEZ, Cinta (coord.), De la Ilustración al 
Romanticismo: VII Encuentro: la mujer en los siglos XVIII y XIX: Cádiz, América y 
Europa ante la modernidad, Cádiz: UCA, 1994, pp. 459-468.V. la reciente revisión de 
EZAMA, Ángeles, “Cerrando el círculo: un fragmento del diálogo epistolar entre 
Gertrudis Gómez de Avellaneda e Ignacio de Cepeda”, Romanticismi II (2016-2017), pp. 
109-131; también TORRAS, Meri, Soy como quiera que me imagines. La construcción de 
la subjetividad en los diarios de Gertrudis Gómez de Avellaneda y Sor Juana Inés de la 
Cruz, Cádiz: UCA, 2003. 
52 PASTOR, Brígida, El discurso de Gertrudis Gómez de Avellaneda. Identidad femenina y 
otredad, Alicante: Universidad de Alicante, 2002, p. 118. 
53 Beatriz Ferruz defiende que los dramáticos finales de novelas en apariencia poco 
feministas como Espatolino o Dolores deben leerse no tanto como castigos “por 
desobedecer el deber ser mujer o por creérselo”, sino desde la perspectiva de las tretas del 
débil (que J. Ludmer acuña para el caso de Sor Juana Inés de la Cruz): sus respectivos 
destinos, “locura y convento, pueden ser interpretadas como formas peculiares de 
trasgresión”. FERRÚS ANTÓN, op. cit., (nota 48), 192-194. 
54 BURGUERA, op. cit., (nota 46), pp. 95 y 100. Como escribe Ángeles Ezama: “Única y 
excepcional en su tiempo; así se sintió Gertrudis Gómez de Avellaneda”, y lo ejemplifica 
con unas líneas que escribe la autora a Romero Ortiz en abril de 1853: “cuando leí una 
línea de su mano en la que Vd. decía que nada es más excéntrico que el talento, me 
coloqué sin darme cuenta de ello en el número de los seres dotados algún tanto de aquella 
feliz excentricidad”. EZAMA, op. cit., (nota 45), p. 252. 
55 La frase es de atribución dudosa y la crítica la adjudica, para el caso de Gertrudis, a 
Bretón de los Herreros, Juan Nicasio Gallego o un espectador anónimo de Alfonso Munio 
(MILLER, Beth, “Gertrude the Great: Avellaneda, Nineteenth-Century Feminist”, en 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 78 - 

poesías de la cubana en 1841, Gallego la califica de “grave”, “robusta”, 
“nerviosa”, realzando con adjetivos típicamente masculinos la excep-
cionalidad de su valía: poseía un “varonil” genio literario, como se encargó de 
confirmar el crítico Antonio Ferrer del Río en una frase de 1846 que se hizo 
famosa: “No es la Avellaneda poetisa, sino poeta: sus atrevidas concepciones, 
su elevado tono, sus acentos valientes, son impropios de su sexo”56.  

Fue otra mujer, Carolina Coronado, la que se sirvió de aquella frase 
para iniciar un importante debate sobre la escritura y talento femeninos del 
que no estuvo ausente el matiz político y la filiación ideológica, ni tampoco 
los celos, como ha estudiado muy bien Mónica Burguera57. En un artículo que 
la Coronado dedicó a “Doña Gertrudis Gómez de Avellaneda” el 5 de agosto 
de 1857, partía de las palabras de Antonio Ferrer del Río para confirmar la 
masculinidad y el genio de Tula: 
 

No hay duda alguna. Como ya hemos dicho, España no ha tenido nunca una 
poetisa de tanta energía, de tan sublime genio, de tanta elevación y grandeza. Yo al menos 
no la conozco por más que miro al través de los siglos. [...] la Avellaneda es una heroína 
más en los fastos de la historia; un escritor [...] dice que su existencia hace creer en la de 
las amazonas. Es, en efecto, la amazona de nuestro parnaso [...] es más fuerte no porque 
sea hombre-poeta, sino porque es poetisa-amazona [...]. Si nada aquí se libra de la codicia, 
hagamos que se libre el genio58.   

 
El concepto de “genio” está claramente asociado en este artículo al 

orden sexual, como la evidente oposición poeta / poetisa. Coronado, al tiempo 
que la exalta, pinta a Tula como una amazona que roza lo grotesco, una 
excrecencia además del modelo francés. Recuérdese que según el 
tradicionalismo romántico, de los que Johann Nikolaus Böhl von Faber y 
                                                                                                           
MILLER, B. (ed.), Women in Hispanic Literature. Icons and Fallen Idols, Berkeley: U. of 
California Press, 1983, pp. 201-214; p. 202). A su vez estos podían haber calcado un 
elogio hecho a George Sand. No deja de ser interesante que el mismo se haya atribuido en 
otras ocasiones a los admiradores de Emilia Pardo Bazán, cuya fama estuvo también 
acompañada de valoraciones masculinizadoras, como ha señalado Ángeles Ezama, 
comparándola con Gertrudis Gómez de Avellaneda. EZAMA, op. cit., (nota 45), pp. 252-
253. 
56 FERRER DEL RÍO, Antonio, Galería de literatura española, Madrid: Mellado, 1846, p. 
309. V. SÁNCHEZ LLAMA, Íñigo, Galería de escritoras isabelinas: la prensa periódica 
entre 1833 y 1895, Madrid-Valencia: Cátedra-Instituto de la Mujer, 2000, pp. 33 y ss. 
57 BURGUERA, op. cit. (nota 46). V. de la misma BURGUERA, “¿Cuál será la poetisa 
más perfecta»? La reinvención política de Carolina Coronado en la Galería de poetisas 
españolas contemporáneas (La Discusión, 1857)”, Journal of Spanish Cultural Studies 19 
(2018), 3, pp. 297-317. 
58 CORONADO, Carolina, “Doña Gertrudis Gómez de Avellaneda”, La Discusión, 5 de 
agosto de 1857 y del 29 de mayo de 1858. Reimpreso en La América en 1861 y en 
CORONADO, op. cit., (nota 54). Como se ha señalado antes, Mónica Burguera tiene un 
excelente trabajo sobre este artículo y su contexto en el que se encontrarán otras 
referencias. BURGUERA, op. cit., (nota 46). V. de la misma BURGUERA, “La estrategia 
biográfica. Gertrudis Gómez de Avellaneda y Carolina Coronado, románticas después del 
romanticismo”, Política y sociedad, 55 (2018), 1, pp. 43-69, donde a través de las 
biografías de ambas autoras estudia la construcción de la subjetividad femenina en los años 
de mediados del siglo XIX.  



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

  - 79 - 

Francisca Larrea son primeros exponentes, de Francia habían venido todos los 
excesos. Su hija Cecilia insistió en numerosas ocasiones en que su intención 
era contar la verdadera España que los franceses pretendían deformar, y sobre 
todo escribir una verdadera novela española para combatir las malas 
influencias de las francesas. Avellaneda era el “referente de todos los excesos 
de una feminidad deformante y desordenada que las poetisas españolas no 
debían imitar” de aquel modelo francés59.  

Desde un punto de vista muy distinto al de Coronado y años antes de 
que ésta escribiera el artículo censorio de 1857, Fernán Caballero había ya 
adelantado aquellas críticas contra el genio (y no solo femenino) en distintos 
escritos. De hecho, el combate contra el genio como modelo autorial fue uno 
de los más obsesivos en su poética novelesca, según manifestó hasta la 
saciedad en cartas y prólogos. El genio había echado por tierra la tradición de 
la mimesis literaria al afirmar que el arte no copia, sino inventa con la 
imaginación; así declaraba románticamente la propia Avellaneda en un 
artículo de 1843: “¡Dichoso [el poeta] si acierta a inventar, porque nunca 
sabrá copiar fielmente!”60. Frente a la invención del genio de Avellaneda, 
Fernán Caballero declara en carta de 1852 al conde de Cazal: “mi excesiva 
timidez para inventar, mi puritanismo de verdad, son trabas que me impedirán 
siempre salir de un círculo circunscrito y elevarme a la esfera del genio”61. 
Con falsa modestia, desafía los atributos del genio nada menos que bajo el 
estandarte puro de la verdad, cuya técnica propia estriba en la recopilación e 
imitación de lo real, esto es: usando de una mimesis renovada y emparentada 
con el costumbrismo62. Para Fernán, el artista como alter deus corresponde a 
una actitud soberbia y por tanto diabólica (la soberbia es el gran pecado de 
Lucifer, que quiso parecerse a Dios). El modelo autorial que propone a 
cambio se somete a las dimensiones humildes de la pequeñez humana y elige 
recopilar: la humilde tarea del historiador de costumbres. Como escribe a 
Hartzenbusch en otra carta de 1849, “la paciencia que recopila no es el genio 
que crea”63. Su posición fue demostrada en la práctica creativa con su primera 

                                                
59 Ibídem. 
60 GÓMEZ DE AVELLANEDA, Gertrudis, “La dama de gran tono”, Álbum del bello 
sexo, o Las mujeres pintadas por sí mismas, Madrid: Imprenta del Panorama Español, 
1843, pp. 1-12; p. 5.  
61 VALENCINA, op. cit., (nota 24), p. 38. 
62 El gran estudioso del costumbrismo, José Escobar, usa el citado artículo de Avellaneda 
para enfrentarlo al de Mesonero Romanos “La romería de San Isidro” y oponer las dos 
formas de concepción de la creación literaria: “Gertrudis Gómez de Avellaneda plantea la 
autorreflexión teórica en torno a la contraposición de la mímesis costumbrista con la 
expresividad romántica; la antítesis de la literatura como espejo con la literatura como 
lámpara, para utilizar los términos metafóricos con que M. H. Abrams contrapone los 
principios de la teoría literaria en el período romántico. El escritor costumbrista 
representaría una concepción de la literatura que, por definición, reflejaría la realidad como 
un espejo, mientras que el poeta romántico vería la expresión literaria como una lámpara 
resplandeciente”. ESCOBAR, José, “Narración, descripción y mímesis en el «Cuadro de 
costumbres»: Gertrudis Gómez de Avellaneda y Ramón Mesonero Romanos”, 
Romanticismo 3-4, Genova, Università di Genova: 1988, pp. 53-60. 
63 HEINERMANN, op. cit., (nota 7), p. 73. 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 80 - 

y más importante novela, La Gaviota, una de cuyas ideas centrales es el 
rechazo de la categoría de genio. 

El mismo prólogo deja clara la renuncia al gran motor del genio: la 
imaginación, y así presenta la novela afirmando que “la sencillez de su intriga 
y la verdad de sus pormenores no han costado grandes esfuerzos a la 
imaginación. Para escribirla, no ha sido preciso más que recopilar y copiar”64. 
Esa elección tiene reflejo directo en el papel autorial, en el argumento y en la 
trama. En cuanto al primero, Fernán Caballero no se presenta como creador, 
sino como sencillo recolector. Esa humildad la asume en el argumento su 
alter ego novelesco, el alemán Federico Stein, haciendo suyo un fragmento 
del poeta suizo Von Salis-Seewis, que concluye con la lección más repetida 
de la novela: “el hombre cuerdo concreta su felicidad a un estrecho círculo”65. 
Por eso,  

 
Stein, que era uno de los pocos hombres que no exigen mucho de la vida, se 

creía feliz. Amaba a su mujer con ternura; se había apegado cada día más a su suegro y a la 
excelente familia que le había acogido moribundo y cuyo buen afecto no se había 
desmentido jamás. Su vida uniforme y campestre estaba en armonía con los gustos 
modestos y el temple suave y pacífico de su alma. Por otra parte, la monotonía no carece 
de atractivos. Una existencia siempre igual es como el hombre que duerme apaciblemente 
y sin soñar; como las melodías compuestas de pocas notas, que nos arrullan tan 
blandamente. Quizás no hay nada que deje tan gratos recuerdos como lo monótono, ese 
encadenamiento sucesivo de días, ninguno de los cuales se distingue del que le sigue ni del 
que le precede66. 

 
La identidad entre el personaje y su autora se confirma al comparar 

estas líneas con las que Cecilia dirige a Cuthbert en una de sus cartas:  
 
cuanto más he vivido tanto más me he convencido que cuanto más se restringe el 

círculo de sus facultades, de sus sentimientos, de su vida intelectual, tanto más se aproxima 
uno a esa buena y estúpida felicidad, que es lo único positivo de la existencia, supuesto 
que para otras dichas la suprema sabiduría las ha hecho imperfectas para nosotros67.  

 
La virtud de renunciar con modestia a las grandes aspiraciones 

románticas del genio y a su afán por romper todos los límites se hace 
coincidir con el carácter natural de los españoles, que la autora asocia a la 
humildad cristiana. El general Santa María, representante del español castizo, 
afirma así que María Santaló, la Gaviota, ha hecho mal en deja su casa y su 
espacio natural para probar fama como artista:  

 
–Mal hecho –falló en tono resuelto el general. La condesa se volvió hacia su tío 

con prontitud. 
–¿Y por qué es mal hecho, señor? –preguntó. 

                                                
64 CABALLERO, op. cit., (nota 3), p. 5. 
65 Ibídem, p. 124. 
66 Ibídem, p. 141. 
67 CABALLERO, Cartas inéditas, op. cit., (nota 24), p. 396. 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

  - 81 - 

–Porque esas gentes –respondió el general– vivían contentos y sin ambición, y 
desde ahora en adelante no podrán decir otro tanto68. 

 
La enseñanza se repite una y otra vez a lo largo de toda la obra, 

afectando también a la construcción de la trama. Como ha explicado Yáñez 
en su penetrante interpretación de La Gaviota, el papel central del cuento de 
Medio-pollito confirma esta lección de humildad, y si la fábula castiga la 
arrogancia del pollito, la novela hace lo propio con la de la protagonista69. 
Marisalada posee todos los atributos del artista genial: nació con un don 
extraordinario, instintivo y no aprendido, su condición es salvaje y 
apasionada, y desprecia a los admiradores de su arte. Para Susan Kirkpatrick, 
María Santaló es la primera versión española del arquetipo de genio femenino 
de Mme. De Staël y tiene mucho que ver con Corinne, aquel famoso 
personaje al que se parecía Gertrudis Gómez de Avellaneda y en el que están 
representados los mitos románticos prometeicos. Como Corinne, María 
encarna las aspiraciones burguesas de competir y encontrar éxito a través del 
arte70; y como la Avellaneda, posee una condición rebelde que la masculiniza. 
No puede pasarse por alto que Stein, el personaje masculino ¾alemán como 
su autora¾, simboliza los valores de la sencillez y suavidad, mientras 
Marisalada, con una personalidad cargada con los atributos que el imaginario 
contemporáneo atribuía a la virilidad (su misma fiereza y tosquedad, su 
pasión por los toros, su falta de pudor), representa la ambición del genio, 
encarnada sin embargo en una mujer. Como la encarnaba también Gertrudis 
Gómez de Avellaneda, a quien Cecilia, en una carta de años después, 
compara con el personaje de María, incidiendo con malicia en su genio 
masculino: “¡Dichosa Dª Gertrudis, tan bien dotada por Apolo como por 
Marte! De ella diría el general Santa María como de la Gaviota: con una 
compañía de tales granaderos tomo toda plaza fuerte”71. 

Cecilia Böhl nunca rechaza el talento de su criatura, ni insinúa que 
sus aspiraciones no estén a la altura de su capacidad, aunque ésta disturba 
todo el orden de valores de la novela. Si interpretamos esa ambivalencia en 
términos estéticos, podría decirse que con el personaje de María, Fernán 
Caballero admite que la poética del genio había dado resultados admirables 
en el terreno artístico; de hecho, afirmó también (años más tarde) que 

                                                
68 CABALLERO, op. cit., (nota 3), p. 158. Poco después, su hermana la marquesa 
continúa el argumento y retrata la ambición como moda social que está haciendo estragos 
entre los españoles: “Mi hermano dice que en la jerigonza del día hay una palabra 
inventada por el genio del mal y del orgullo, especie de palanca a que no resisten los 
cimientos de la sociedad y que ha ocasionado más desventuras a la especie humana que 
todo el despotismo del mundo. [...] Esa palabra –dijo la marquesa suspirando– es la noble 
ambición”. Ibídem, p. 192. 
69 YÁÑEZ, María Paz, “Los cuentos de La gaviota: Punto de partida del discurso literario 
de Fernán Caballero”, en FRÖHLICHER, Peter y GÜNTERT, Georges (eds.), Teoría e 
interpretación del cuento, Bern: Peter Lang, 1995, pp. 238-262.  
70 KIRKPATRICK, op. cit. (nota 6, 1991), pp. 246-255; KIRKPATRICK, op. cit., (nota 6, 
2006), pp. 44-46. 
71 MOREL-FATIO, op. cit., (nota 8), pp. 284. 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 82 - 

Gertrudis Gómez de Avellaneda era “una verdadera superioridad”72. Aunque 
igualmente sostiene que su desacierto está en volar demasiado alto y perder 
así de vista la realidad:  

 
yo quisiera que para su propia felicidad, su sangre corriese menos apresurada y 

su espíritu se elevase menos a esas regiones tan altas que, aunque bellas y puras, tienen la 
contra que en ellas se pierden de vista las cosas terrenas y la senda que hemos de pisar para 
nuestro bienestar y conveniencia; así sucede que no está à son aise en la atmosfera que a 
ella y a todos nos rodea...73 

 
El genio y las alturas correspondían al tiempo romántico y 

revolucionario; en los nuevos tiempos tocaba buscar la “convivencia” y no 
perder de vista (la observación es la clave) las “cosas terrenas”. Sobre los 
valores individuales del genio, el arte debía ponerse al servicio de la 
colectividad (lema de la poética realista) y de la moral colectiva. Sin 
despreciar el arte genial, Fernán sospechaba de su capacidad moral. La 
Gaviota posee una condición “natural” (“bella hija de la naturaleza”, la llama 
Stein74) que la emparenta con la genialidad: su genio es natural, innato. Pero 
le falta aprender algo superior: la virtud. Por eso en casa de la duquesa, la 
orgullosa María “se dobló como un junco ante la grandeza y la superioridad 
de la virtud”75. Ese es el atributo que la autora quería añadir a la nueva novela 
en su “poetizar la verdad”.  

El tiempo individualista de las revoluciones –estéticas y políticas– 
debía dejar paso al tiempo de la cohesión social en torno a unos valores 
estables. María, símbolo del genio, decide salir del pueblo y del entorno 
familiar (esto es: del seno de la identidad colectiva y el equilibrio natural) 
para perseguir su desarrollo individual como artista en la ciudad, que es el 
espacio de lo fugitivo y mudable. Su autora eligió la senda contraria a su 
personaje: se esconde tras el seudónimo y aloja su arte ¾no de la invención, 
sino de la recolección¾ en el pueblo, sin aspirar a la fama personal. Se lo 

                                                
72 Carta de 9 de diciembre de 1864 a Guillermo Forteza: “Un compromiso me obligó a mí, 
metida en mi casa como un caracol, ir a ver a doña Gertrudis Avellaneda, pero por cierto 
que no me ha pesado. ¡Qué trato tan agradable! ¡Qué talento tan recto, sólido y firme! 
¡Qué instrucción! Dicen que está engreída: no lo hallo así; pocas veces lo está una 
verdadera superioridad; pero aunque esto fuese, Jesús, ¡y cuántos sin motivo para estarlo lo 
están muchísimo más que ella! Desengáñese usted, las mujeres han valido siempre más 
que los hombres; pero en este siglo se han elevado ellas todo lo que ellos han caído”. 
CABALLERO, Fernán, Epistolario, en Obras completas, vol. XIV, Madrid, Tipografía de 
la Revista de Archivos, 1912, p. 401. Por la fecha de la carta se deduce que Cecilia cambió 
su imagen de la Avellaneda cuando ambas habían dejado de tener un papel relevante en el 
ámbito de las letras y casi no producían. En el epistolario a Latour que editó Morel-Fatio 
encontramos otras demostraciones de esta amistad madura, expresada por ejemplo en la 
carta antes citada: “Extrañará V. si le diga que somos muy amigas la de Avellaneda y yo, 
por ser, al parecer, nuestras sendas muy opuestas, así como nuestros caracteres”. MOREL-
FATIO, op. cit., (nota 8), pp. 284-285. 
73 MOREL-FATIO, op. cit., (nota 8), p. 284. 
74 CABALLERO, op. cit., (nota 3), p. 127. 
75 Ibídem, p. 240. 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

  - 83 - 

reconoce Barrantes en la ya citada “Carta a Fernán Caballero” de 1852: 
“Cuando en todos los escritores nacionales y extranjeros domina el yo 
ridículo y vano, usted ha sabido permanecer anónima pese a los gacetilleros 
de Madrid y de Sevilla”76. Si la Gaviota no sabe usar su don divino sino 
egoístamente y para disfrute de su éxito, Fernán Caballero pone su voz al 
servicio colectivo y con una finalidad moral77. Adelanta así, también en este 
posicionamiento, un nuevo arquetipo autorial, enemigo del genio y el 
subjetivismo románticos: el modelo realista.  

 
Carolina Coronado o la literata. 
La otra posibilidad enfrentada a la de Gertrudis Gómez de 

Avellaneda era la que ofrecía su competidora más conspicua, Carolina 
Coronado (Fig. 3), que a su vez también había hecho saber públicamente que 
el modelo genial de autora completa (poeta, novelista, dramaturga, como lo 
fue Tula) no era el que correspondía a su ideario, ni a lo que consideraba 
adecuado para la mujer. Según Coronado, las españolas eran auténticas 
mujeres, adornadas de las virtudes genuinas de lo femenino con las que 
rebatían ese modelo francés masculinizado78.  

Las poetisas ¾que no poetas, según distinguía ella misma¾ a las 
que representa constituían en los años 50 del siglo XIX español un grupo 
considerable, bastante fértil y hasta cierto punto legitimado y autorizado por 
la crítica contemporánea, siempre que su obra se dirigiera a la lectura 
femenina y se adaptara a los márgenes y límites del territorio acotado para su 
sexo79. Asumían la concepción rousseauniana y sentimental de lo femenino, 
que implicaba relegarse al espacio privado, al territorio de los afectos: las 
mujeres sentían, pero no razonaban. Por eso se les negaba lugar en el espacio 
público ¾eran inmaduras sociales¾ y también las fuerzas intelectuales de 
reflexión y análisis, que supuestamente no correspondían a su naturaleza. La 
mayoría de las poetisas y literatas admitieron aquel papel. Defendían sus 
posiciones con el argumento de la sensibilidad que sirvió a Carolina 
Coronado para justificar en carta al director de El defensor del Bello Sexo que 
“La cuestión de si las jóvenes deben o no dedicarse a hacer versos nos parece 
ridícula. La poetisa existe de hecho y necesita cantar, como volar las aves y 
correr los ríos, si ha de vivir con su índole natural y no comprimida y 
violenta”80. Probablemente hacían uso con ello de lo que Ludmer llamaba las 
tretas del débil, pues para ir abriendo brechas en el coto masculino de la 
                                                
76 Ibídem, p. 564. 
77 Trato por extenso este asunto en COMELLAS, op. cit., (nota 5), pp. CXXIX- CXXX.  
78 BURGUERA, op. cit., (nota 46). 
79 Según Rachel Bowlby, la feminización romántica del espacio literario tuvo su causa en 
la asociación de la cultura con el espacio de lo privado y por tanto de doméstico y 
femenino. Las novelas escritas por mujeres asumen la difusión de los nuevos valores 
burgueses familiares y sentimentales, y contribuyen a construir un ideario para la nueva 
sociedad. BOWLBY, R., Just Looking, New York-London: Methuen, 1985. Para el caso 
español, v. KIRKPATRICK, op. cit., (nota 6), pp. 11 y 63. 
80 CORONADO, “Carta a la revista El defensor del Bello Sexo…”, en op. cit., (nota 54), p. 
264.  



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 84 - 

escritura, usaban “estrategias que muchas veces remiten a las imágenes 
estereotípicas de dulzura, modestia, ruego u obediencia”81. 

Como ya se ha notado, Fernán Caballero, desde su autoría masculina, 
rechaza participar en aquel grupo y también su poética para mujeres, que le 
resulta dulzona y relamida. Baste recordar la dureza con que se refiere a 
Ángela Grassi: “Nunca, perdónemelo la autora, he tenido paciencia para leer 
nada de Angela Grassi, una pobre solterona, según me dicen, sentimental y 
pedante, que llena el periódico de La Moda de cartas morales y de 
enseñanzas, colección de lieux communs sin fin”82. 

Por un lado, la Avellaneda es una amazona francesa a la que 
responde con su duquesa de Almansa, el modelo femenino de La Gaviota, de 
la que nos dice que “era el tipo de la mujer que Dios ama, que la poesía 
dibuja en sus cantos, que la sociedad venera y admira y en cuyo lugar se 
quieren hoy ensalzar esas amazonas que han perdido el bello y suave instinto 
femenino” (y nótese que usa el mismo término de amazona que la Coronado 
empleó con ironía años después en su artículo contra la Avellaneda)83. Pero 
para Fernán, la feminización que proponía la Coronado y su círculo de 
literatas, tampoco correspondía a nuestra auténtica condición española. Si en 
La Gaviota encontramos respeto por el genio (aunque termine castigándose), 
también es evidente un claro desprecio por la literatura sentimental y mujeril. 
Ya nos avisa el prólogo que no debemos esperar una novelita llorona, llena de 
intrigas y patetismo:  

 
Así es, que en vano se buscarán en estas páginas caracteres perfectos, ni 

malvados de primer orden, como los que se ven en los melodramas; porque el objeto de 
una novela de costumbres debe ser ilustrar la opinión, por medio de la verdad, sobre lo que 
se trata de pintar, no extraviarla por medio de la exageración84. 

 
Y efectivamente, el modelo femenino de la novela, la duquesa, “leía 

poco y jamás tomó en sus manos una novela. Ignoraba enteramente los 
efectos dramáticos de las grandes pasiones. No había aprendido ni en los 
libros ni en el teatro”85. Lo mismo ocurre con los modelos masculinos, como 
el joven Rafael, representación del verdadero carácter español, que se niegan 
a comportarse como en las novelas sentimentales:  

 
Rita era la única mujer que su primo Rafael Arias había amado seriamente: no 

con una pasión lacrimosa y elegiaca, cosa que no estaba en su carácter, el más 

                                                
81 SÁEZ MARTÍNEZ, Begoña, “Carolina Coronado en «Un libro sin letras», entre el 
desprecio y la autoafirmación”, Quaderns de Filologia. Estudis literaris, XVII (2012), pp. 
41-57; p. 42. V. también GONZÁLEZ-ALLENDE, Iker, “De la romántica a la mujer 
nueva: la representación de la mujer en la literatura española del siglo XIX”, Letras de 
Deusto, 39, 122 (2009), pp. 51-76. 
82 MOREL-FATIO, op. cit., (nota 8), p. 285. 
83 CABALLERO, op. cit., (nota 3), p. 238. 
84 Ibídem, p. 5. 
85 Ibídem, p. 238. 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

  - 85 - 

antisentimental que entre otros muchos resecó el levante indígena, sino con un afecto vivo, 
sincero y constante86. 

 
El mismo Rafael, en esa estupenda escena metaficticia en la que los 

personajes se plantean escribir entre todos una novela y cuando uno de ellos 
propone el género sentimental, responde: “Sólo de oírlo –prosiguió Rafael– 
me horripilo. No hay género que menos convenga a la índole española que el 
llorón. El sentimentalismo es tan opuesto a nuestro carácter, como la jerga 
sentimental al habla de Castilla”87. La novela sentimental, que sin embargo 
formó parte indudable de su poética, era reconocida así como un modelo 
anticuado y ajeno, que Fernán Caballero intenta superar con distintos 
experimentos más o menos exitosos entre los que vale nombrar La Gaviota, 
La familia de Alvareda, Una en otra ¾primera novela que aborda la clase 
media¾88, y Un verano en Bornos89. 

Aquel experimentalismo la distinguía de la cursilería y 
amaneramiento de las literatas, a quienes desprecia tanto como su personaje a 
las novelas sentimentales. Así cuenta en carta a Hartzenbusch que comprende 
el que Zorrilla haya rechazado una corona poética de escritoras argumentando 
que “las mujeres escritoras le cargaban”, “y en eso soy completamente de su 
opinión, empezando por mí, por lo cual tomé un nombre masculino”90. 
Parecería, pues, que esta decisión de adoptar la identidad varonil la libra de 
ser identificada con aquella figura femenina de la literata con la que no se 
siente en absoluto identificada, al menos en aquellos años. Solo esa 
convicción da sentido a lo que añade en aquella carta, criticando que el propio 
Hartzenbusch ¾al que tantas veces pidió apoyo en sus planes editoriales¾ y 
otros “hombres de valía hacen mal en animarlas a [las mujeres] seguir esta 
senda, [...], no solo por ellas (con cortas excepciones), sino para la literatura y 
el buen gusto literario”91.  

Cuando decide hacerse autor, Cecilia huye de ser confundida con la 
literata, ese personaje ridiculizado en tantas ocasiones y que cobró 
encarnadura satírica en el artículo de Los españoles pintados por sí mismos 
que Cayetano Rossell tituló “La Marisabidilla”. Rossell ridiculiza a las 
literatas, desde sus fuentes hasta sus escritos. En cuanto a las primeras, la 
biblioteca mujeril es un batiburrillo de todo lo que en el momento se 
consideraba una moda tenebrosa, sangrienta y exagerada, y que empezaba a 
pasarse de moda. Por supuesto, en aquella biblioteca “figuran en primer 
término, bellamente encuadernadas, las novelas de Jorge Sand, a quien la 
participación de sexo le hace mirar, y no es extraño, con cierta especie de 

                                                
86 Ibídem, p. 168. 
87 Ibídem, p. 196. 
88 COMELLAS, op. cit., (nota 5), pp. CXXXIX-CLII. 
89 Sobre Un verano en Bornos y su interés véase el excelente trabajo de DORCA, Toni, 
“Teorías del realismo en Fernán Caballero”, Letras peninsulares, 13 (2000), 1, pp. 31-50. 
90 HEINERMANN, op. cit., (nota 7), p. 228. 
91 Ibídem.  



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 86 - 

idolatría”92. Por lo que se refiere a sus escritos, a la literata le basta y sobra 
que se hable “siempre al alma”; con ello “la poetisa alcanzará una fama 
universal y eterna”93. La sátira ¾como otras similares¾ demostraba primero 
que la mujer escritora era considerada la excrecencia del sentimentalismo 
romántico; y segundo que sus armas no superaban las ternezas y blanduras de 
una sensibilidad artificiosa. Al empoderamiento al que aspiraba Cecilia Böhl 
de Faber no bastaba ese espacio de segunda división que la literatura 
reservaba a las damas, menos prestigioso que el que había ganado la amazona 
Avellaneda94. Su proyecto se disociaba del romanticismo y de aquella manera 
de escribir en la que primaba el sentimiento. Fernán Caballero decide hacer 
otra cosa nueva: observar y pintar. 

 
Final. 
Hubo una fraternidad literaria entre las mujeres de mediados del siglo 

XIX95, pero también una rivalidad que en el caso de Cecilia Böhl de Faber 
estaba asociada a la intención de generarse, al menos en su salida a la escena 
novelesca, un espacio propio y anchuroso en el campo de las letras. Tanto 
Sand en Francia como Avellaneda y Coronado en España representaban la 
competencia, y también modelos con los que no quiso identificarse. A través 
de esa rivalidad y continua comparación, Fernán Caballero, Gertrudis Gómez 
de Avellaneda y Carolina Coronado, construyen lo que José Luis Díaz define 
como “escenografía autorial”, a través de la cual el escritor se concibe y 
representa en la escena literaria96. Cecilia, si de un lado se quiso distinguir de 

                                                
92 ROSELL, Cayetano, “La Marisabidilla”, Los españoles pintados por sí mismos, Madrid: 
Boix, 1843-1844, pp. 422. 
93 Ibídem, pp. 423, con ejemplos en p. 424. 
94 BURGUERA, op. cit., (nota 46), p. 108: Antonio Neira Mosquera demuestra en varios 
escritos un respeto por Gertrudis Gómez de Avellaneda que en absoluto tiene por la 
Coronado, a quien acusaba “de frivolidad, de «desconsolarse por todo», de tener una 
«ternura lírica mil veces trivial», por ser una «actriz» que abusaba «de todas las monerías 
del sentimiento»: es decir, la acusaban de todos los atributos excesivos, ridículos que en el 
universo liberal compartían el romanticismo y la feminidad”. 
95 RABATÉ, op. cit., (nota 41), p. 281: “Au-delà des frontières, ces trois femmes nous 
apportent l'image d'une «fraternité littéraire», fruit de circonstances politiques sociales et 
culturelles assez voisines; leur création est aussi l'expression d'esprits libres, qui tentèrent 
d'accorder leurs écrits à leurs vies”. Kirkpatrick fue una de las primeras estudiosas en 
investigar la llamada “hermandad lírica”. KIRKPATRICK, Susan, “La «hermandad lírica» 
de la década de 1840” en MAYORAL, Marina (ed.), Escritoras románticas españolas, 
Madrid: Fundación Banco Exterior, 1990, pp. 25-41. V. el reciente volumen de 
FERNÁNDEZ, Pura (ed.), No hay nación para este sexo: La Re(d)pública transatlántica 
de las Letras: escritoras españolas y latinoamericanas (1824-1936), Madrid-Frankfurt am 
Main: Iberoamericana-Vervuert, 2015, p. 19, donde revisa el concepto y señala que dicha 
hermandad no significó la ausencia de rivalidades, celos y deseo de protagonismo, aunque 
muchas veces estos se expresaran en redes de referencias cruzadas entre las autoras. 
96 “No se trata de una mera cuestión de discurso ni de puesta en texto o adopción de un 
dispositivo de enunciación, genérico o estilístico, sino que involucra una cuestión más 
amplia: la de qué se es dentro de la escena literaria pero, también, la de qué se es como 
hombre o mujer. En definitiva, se trata de la configuración de una identidad literaria y 
personal”. SALOMONE, Alicia, “Escenografías autoriales en la escritura epistolar de 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

  - 87 - 

las mujeres “emancipadas”, “esas amazonas que han perdido el bello y suave 
instinto femenino” y renuncian a los valores propiamente mujeriles (la 
delicadeza, la sensibilidad y la humildad)97, de otro despreció el modelo 
autorial femenino que imponía reducirse a los lugares comunes ya trillados, 
sin investigar ¾como ella se propuso¾ en las nuevas maneras narrativas que 
llegaban de Europa. Su posicionamiento coincide con un retroceso ¾o más 
bien una traslación del eje¾ en los afanes emancipatorios de las 
románticas98. 

La exigüidad del espacio literario femenino, las dificultades para 
visibilizarse y la tiranía de determinadas imágenes de feminidad, negaban a 
las mujeres la posibilidad de crear las suyas propias y las obligaban a asumir 
identidades fragmentadas y complejas, dando infinitos rodeos para contarse, 
según han estudiado Sandra Gilbert y Susan Gubarn99. Como el yo se hace de 
miradas al otro, Fernán Caballero pasó la vida comparándose, afirmándose en 
una identidad fluctuante y contradictoria que no nunca perdió de vista los 
espejos que fueron sus contemporáneas. 

 
 
 
BIBLIOGRAFÍA: 
 
AYMES, Jean-René, “L’image de George Sand en Espagne (1836-1850)”, en 
AYMES, Jean-René y FERNÁNDEZ SEBASTIÁN, Javier, La imagen de 
Francia en España (1808-1850), Paris: Presses de la Sorbonne Nouvelle-
UPV, 1997, pp. 243-262. 
BOWLBY, R., Just Looking, New York-London: Methuen, 1985. 
BROWN, Penny, “The Reception of George Sand in Spain”, Comparative 
Literature Studies, 25 (1988), 3, pp. 203-224. 
BURGUERA, Mónica, “Coronado a la sombra de Avellaneda. La 
reelaboración (política) de la feminidad liberal en España entre la igualdad y 
la diferencia (1837-1868)”, Espacio, tiempo y forma, 29 (2017), pp. 93-127. 
BURGUERA, Mónica, “¿Cuál será la poetisa más perfecta»? La reinvención 
política de Carolina Coronado en la Galería de poetisas españolas 
contemporáneas (La Discusión, 1857)”, Journal of Spanish Cultural Studies, 
19 (2018), 3, pp. 297-317. 
BURGUERA, Mónica, “La estrategia biográfica. Gertrudis Gómez de 
Avellaneda y Carolina Coronado, románticas después del romanticismo”, 
Política y sociedad, 55 (2018), 1, pp. 43-69. 

                                                                                                           
Gertrudis Gómez de Avellaneda, 1839-1840”, Revista de Estudios Hispánicos, 50 (2016), 
pp. 75-92; p. 89. 
97 Carta a Cañete, del 30 de noviembre de 1856; en CABALLERO, Epistolario, ed. de 
Alberto LÓPEZ-ARGÜELLO, Barcelona: Sucesores de Juan Gili, 1922, p. 71. 
98 KIRKPATRICK, Susan, “Modernizing the Feminine Subject in Mid-Nineteenth-
Century Poetry”, Revista de estudios hispánicos, 34 (2000), pp. 413- 422. 
99 GILBERT, Sandra y GUBARN, Susan, La loca del desván, Madrid: Cátedra, 1998, en 
particular pp. 78-79. 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 88 - 

CABALLERO, Fernán, Obras completas, ed. de José María ASENSIO, 
Madrid: Sucesores de Rivadeneyra, 1893. 
CABALLERO, Fernán, Epistolario, en Obras completas, vol. XIV, Madrid: 
Tipografía de la Revista de Archivos, 1912.  
CABALLERO, Fernán, Epistolario, ed. de Alberto LÓPEZ ARGÜELLO, 
Barcelona: Sucesores de Juan Gili, 1922. 
CABALLERO, Fernán, Obras escogidas, ed. de Mercedes COMELLAS, 
Sevilla: Fundación Lara, 2010.  
CANTOS CASENAVE, Marieta: “El discurso de Frasquita Larrea y la 
politización del Romanticismo”, Cuadernos de Ilustración y Romanticismo, 
10 (2002), pp. 3-13. 
CANTOS CASENAVE, Marieta: “Entre la tertulia y la imprenta, la palabra 
encendida de una patriota andaluza, Frasquita Larrea (1775-1838)”, en 
CASTELLS OLIVÁN, Irene y otras, (coord.), Heroínas y patriotas: mujeres 
de 1808, Madrid: Cátedra, 2009, pp. 269-294. 
CANTOS CASENAVE, Marieta: “Escritura y mujer 1808-1838: los casos de 
Frasquita Larrea, Mª Manuela López de Ulloa y Vicenta Maturana de 
Gutiérrez”, Anales de literatura española, 23 (2011), pp. 205-232. 
CANTOS CASENAVE, Marieta, “Escribir es poder. Mujeres alrededor de la 
prensa del siglo XIX. Mª Manuela López de Ulloa, Fernán Caballero, Mª 
Josefa Zapata y Patrocinio de Biedma”, en MORALES SÁNCHEZ, Mª Isabel 
y otras (eds.), Resistir o derribar los muros. Mujeres, discurso y poder en el 
siglo XIX, Alicante: Biblioteca Virtual Miguel de Cervantes, 2014, pp. 355-
371. 
CASTRO, José María, Estudio preliminar a Fernán CABALLERO, Obras 
completas, Madrid: Atlas, 1961. 
CIPLIJAUSKAITÉ, Biruté, La mujer insatisfecha: El adulterio en la novela 
realista, Barcelona: Edhasa, 1984. 
COMELLAS, Mercedes, “Introducción” a CABALLERO, Fernán, Obras 
escogidas, Sevilla: Fundación Lara, 2010, pp. I-CLXXVII. 
COMELLAS, Mercedes y ROMÁN, Isabel, “La novela como género 
pictórico: Fernán Caballero”, en RODRÍGUEZ, Borja y GUTIÉRREZ, 
Raquel (eds.), Literatura ilustrada decimonónica. 57 perspectivas, Santander: 
Universidad de Cantabria, 2011, pp. 767-788. 
COMELLAS, Mercedes, “El epistolario de Fernán Caballero: el sexo de la 
identidad autorial”, en MARTOS, María y NEIRA, Julio (eds.) Identidad 
autorial femenina y comunicación epistolar, Madrid: UNED, 2018, pp. 223-
248. 
CRECELIUS, Kathryn J., “Writing A Self: From Aurore Dudevant to George 
Sand”, Tulsa Studies in Women's Literature, 4 (1985), 1, pp. 47-59. 
CROCE, Benedetto, Poesia e non poesia. Nota sulla letteratura europea del 
secolo decimonono, Bari: Laterza, 1916. 
CHOR, Naomi, “Female Fetishism: The Case of George Sand”, en 
SULEIMAN, Susan Rubin (ed.), The Female Body in Western Culture: 
Contemporary Perspectives, Cambridge, Mass.: Harvard University Press, 
1986, pp. 363-372.  



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

  - 89 - 

DIDIER, Béatrice, George Sand, Paris: Association pour la Diffusion de la 
Pensée Française, 2004. 
DORCA, Toni, “Teorías del realismo en Fernán Caballero”, Letras 
peninsulares, 13 (2000), 1, pp. 31-50. 
DURÁN, Fernando, “La autobiografía romántica de Gertrudis Gómez de 
Avellaneda y la literatura de confesión en España”, en CANTERLA 
GONZÁLEZ, Cinta (coord.), De la Ilustración al Romanticismo: VII 
Encuentro: la mujer en los siglos XVIII y XIX: Cádiz, América y Europa ante 
la modernidad, Cádiz: UCA, 1994, pp. 459-468. 
ESCOBAR, José, “Narración, descripción y mímesis en el «Cuadro de 
costumbres»: Gertrudis Gómez de Avellaneda y Ramón Mesonero 
Romanos”, Romanticismo 3-4, Genova: Università di Genova, 1988, pp. 53-
60.  
EZAMA, Ángeles, “Una escritora con vocación de historiadora de la 
literatura: El canon de escritura femenina de Emilia Pardo Bazán”, Voz y 
Letra. Revista de Literatura, XVII (2006), 2, pp. 89-106. 
EZAMA, Ángeles, “Cerrando el círculo: un fragmento del diálogo epistolar 
entre Gertrudis Gómez de Avellaneda e Ignacio de Cepeda”, Romanticismi II 
(2016-2017), pp. 109-131. 
EZAMA, Ángeles, “La identidad autorial en las cartas de Gertrudis Gómez de 
Avellaneda”, en MARTOS María y NEIRA, Julio (eds.) Identidad autorial 
femenina y comunicación epistolar, Madrid: UNED, 2018, pp. 249-272. 
FERNÁNDEZ, Pura (ed.), No hay nación para este sexo: La Re(d)pública 
transatlántica de las Letras: escritoras españolas y latinoamericanas (1824-
1936), Madrid-Frankfurt am Main: Iberoamericana-Vervuert, 2015. 
FERNÁNDEZ, Pura, “La condición de la autoría femenina: el caso de Emilia 
Serrano, Baronesa de Wilson, y la polémica con George Sand y Alphonse de 
Lamartine (1859)”, en LLUCH-PRATS, Javier (ed.), Entresiglos: del siglo 
XVIII al XIX. Estudios en homenaje al profesor Joan Oleza, València: 
Universitat, Anejos de Diablotexto Digital, 3 (2018), pp. 49-65. 
FERRER DEL RÍO, Antonio, Galería de literatura española, Madrid: 
Mellado, 1846. 
FERRÚS ANTÓN, Beatriz, “Mujer e imaginario romántico: Gertrudis 
Gómez de Avellaneda y sus «otras»”, en GARCÍA TEJERA, María del 
Carmen (ed.), Lecturas del pensamiento filosófico, estético y político, Cádiz: 
UCA, 2007, pp. 187-198. 
GILBERT, Sandra y GUBARN, Susan, La loca del desván, Madrid: Cátedra, 
1998. 
GÓMEZ DE AVELLANEDA, Gertrudis, “La dama de gran tono”, Álbum del 
bello sexo, o Las mujeres pintadas por sí mismas, Madrid: Imprenta del 
Panorama Español, 1843, pp. 1-12. 
GONZÁLEZ BLANCO, Andrés, Historia de la novela en España desde el 
romanticismo a nuestros días, Madrid: Pueyo, 1909. 
GÓMEZ DE AVELLANEDA, Gertrudis, Poesías y Epistolario de amor y 
amistad, Madrid: Castalia-Instituto de la Mujer, 1989.  



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 90 - 

GONZÁLEZ-ALLENDE, Iker, “De la romántica a la mujer nueva: la 
representación de la mujer en la literatura española del siglo XIX”, Letras de 
Deusto, 39, 122 (2009), pp. 51-76. 
HEINERMANN, Theodor, “Dichtung und Wahrheit über die Gaviota Fernán 
Caballeros”, Romanische Forschungen, LIV (1942), pp. 313-324. 
HEINERMANN, Theodor, Cecilia Böhl de Faber (Fernán Caballero) y Juan 
Eugenio Hartzenbusch. Una correspondencia inédita, Madrid: Espasa-Calpe, 
1944. 
JAGOE, Catherine y otras (eds.), La mujer en los discursos de género: textos 
y contextos en el siglo XIX, Barcelona: Icaria Editorial, 1998. 
KIRKPATRICK, Susan, “La «hermandad lírica» de la década de 1840” en 
MAYORAL, Marina (ed.), Escritoras románticas españolas, Madrid: 
Fundación Banco Exterior, 1990, pp. 25-41.  
KIRKPATRICK, Susan, “La negación del yo. Cecilia Böhl y La gaviota”, en 
Las románticas. Escritoras y subjetividad en España, 1835-1850, Madrid: 
Cátedra, 1991, pp. 229-231. 
KIRKPATRICK, Susan, “Modernizing the Feminine Subject in Mid-
Nineteenth-Century Poetry”, Revista de estudios hispánicos, 34 (2000), pp. 
413- 422. 
KIRKPATRICK, Susan, “On the threshold of the realist novel: gender and 
genre in La gaviota”, Letras femeninas, 32 (2006), 1, pp. 33-65; p. 35.  
LABANYI, Jo, “Afectividad y autoría femenina. La construcción estratégica 
de la subjetividad en las escritoras del siglo XIX”, Espacio, tiempo y forma, 
29 (2017), pp. 41-60. 
MASSARDIER-KENNEY, Françoise, Gender in the Fiction of George Sand, 
Amsterdam: Rodopi, 2000. 
MILLER, Beth, “Gertrude the Great: Avellaneda, Nineteenth-Century 
Feminist”, en MILLER, B. (ed.), Women in Hispanic Literature. Icons and 
Fallen Idols, Berkeley: U. of California Press, 1983, pp. 201-214. 
MONTESINOS, J. F., Fernán Caballero: ensayo de justificación, México: El 
Colegio de México, University of California Press, Cambridge University 
Press, 1961. 
MONTOTO, Santiago, Fernán Caballero, algo más que una biografía, 
Sevilla: Gráficas del Sur, 1969. 
MONTOTO, Santiago, Cartas inéditas de Fernán Caballero, Madrid: S. 
Aguirre Torre, 1961. 
MOREL-FATIO, Alfred, “Fernán Caballero d’après sa correspondance avec 
Antoine de Latour”, Bulletin Hispanique, 3 (1901), 3, pp. 252-294. 
MOZET, Nicole, “Signé «le voyageur»: George Sand et l'invention de 
l'artiste”, Romantisme, 55 (1987), pp. 23-32.  
NAGINSKI, Isabelle, George Sand: Writing for Her Life, New Brunswick 
and London: Rutgers University Press, 1993. 
PASTOR, Brígida, El discurso de Gertrudis Gómez de Avellaneda. Identidad 
femenina y otredad, Alicante: Universidad de Alicante, 2002. 
PLANTÉ, Christine, George Sand, fils de Jean-Jacques, Lyon: Presses 
Universitaires, 2012. 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

  - 91 - 

PUJOL RUSSELL, Sara, “La cultura y la escritura femenina a debate: las 
concepciones del siglo XIX en sus textos”, Salina: Revista de lletres, 20 
(2006), pp. 249-273. 
RABATÉ, Colette, “Deux «modèles» français de la Avellaneda: Madame de 
Staël et George Sand”, en AYMES y FERNÁNDEZ SEBASTIÁN, La 
imagen de Francia en España (1808-1850), Paris: Presses de la Sorbonne 
Nouvelle-UPV, 1997, pp. 263-281. 
ROSSELL, Cayetano, “La Marisabidilla”, Los españoles pintados por sí 
mismos, Madrid: Boix, 1843-1844, pp. 413-427. 
SÁEZ MARTÍNEZ, Begoña, “Carolina Coronado en «Un libro sin letras», 
entre el desprecio y la autoafirmación”, Quaderns de Filologia. Estudis 
literaris, XVII (2012), pp. 41-57. 
SALOMONE, Alicia, “Escenografías autoriales en la escritura epistolar de 
Gertrudis Gómez de Avellaneda, 1839-1840”, Revista de Estudios 
Hispánicos, 50 (2016), pp. 75-92. 
SÁNCHEZ LLAMA, Íñigo, Galería de escritoras isabelinas: la prensa 
periódica entre 1833 y 1895, Madrid-Valencia: Cátedra-Instituto de la Mujer, 
2000. 
SCHOR, Naomi, George Sand and Idealism, New York: Columbia 
University Press, 1993. 
SHOWALTER, Elaine, A Literature of their Own. British Women Novelist 
from Brönte to Lessing, Princeton: Princeton University Press, 1977. 
SIMÓN PALMER, María del Carmen, “Las finanzas de las escritoras 
románticas”, en MONTESA PEYDRÓ, Salvador (coord.), A zaga de tu 
huella: homenaje al prof. Cristóbal Cuevas, Málaga: Asociación para el 
Estudio…, 2005, pp. 597–612. 
SIMÓN PALMER, María del Carmen, “Estudios sobre Gertrudis Gómez de 
Avellaneda (1980-2014)”, Rassegna iberistica, 104 (2015), pp. 325-340. 
TORRAS, Meri, Soy como quiera que me imagines. La construcción de la 
subjetividad en los diarios de Gertrudis Gómez de Avellaneda y Sor Juana 
Inés de la Cruz, Cádiz: UCA, 2003. 
VALENCINA, Diego de, Cartas de Fernán Caballero, Madrid: Hernando, 
1919. 
YÁÑEZ, María Paz, “Los cuentos de La gaviota: Punto de partida del 
discurso literario de Fernán Caballero”, en FRÖHLICHER, Peter y 
GÜNTERT, Georges (eds.), Teoría e interpretación del cuento, Bern: Peter 
Lang, 1995, pp. 238-262. 

 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 92 - 

 
 

Figura 1. Josef Danhauser, Liszt am Flügel, 1840. 
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Josef_Danhauser_Liszt_am_Fl%C3%BCgel_1840_01.jpg  
 

 
 

Figura 2. Luis López Piquer, Coronacion de don Manuel J. Quintana, 1859. 
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/0/0c/Coronaci%C3%B3n_de_Don_Manuel_J._Qui
ntana_%28Palacio_del_Senado_de_Espa%C3%B1a%29.jpg 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

  - 93 - 

 
 
Figura 3. Carolina Coronado-Poetisa. https://i.ytimg.com/vi/XJvYdZYmFlg/maxresdefault. 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 94 - 

 
 
 
 

  



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

  - 95 - 

 
 
 
 
 

LA PINTORA ANTONIA RODRÍGUEZ  
SÁNCHEZ DE ALVA.  

ESTADO DE LA CUESTIÓN Y NUEVAS 
APORTACIONES A SU CATÁLOGO 

 
THE PAINTER ANTONIA RODRÍGUEZ SÁNCHEZ DE ALVA.  

STATE OF THE FIELD AND NEW CONTRIBUTIONS TO HER CATALOGUE 
 

María del Castillo García Romero 
Universidad de Sevilla, España 

 
 

El presente estudio pretende contribuir al conocimiento de la obra de la artista 
lebrijana Antonia Rodríguez Sánchez de Alva (1835-1868). Para ello, se fundamenta la 
atribución de dos lienzos, ambos copias de originales murillescos, sumando así dichas 
obras al catálogo de la pintora. Previamente, se hace necesario poner sobre la mesa y 
valorar los aspectos conocidos de la artista, para lo cual se elabora un breve estado de la 
cuestión. 
 

Palabras clave: Lebrija (Sevilla), Antonia Rodríguez Sánchez de Alva, pintura, 
estado de la cuestión, copia murillesca. 

 
 The present research aims to make a contribution to the knowledge from the 

artwork of Antonia Rodríguez Sánchez de Alva (Lebrija, 1835-1868). In this way, we base 
the attribution of two painting, both copies of originals from Murillo, joining these works 
to the catalogue of the artist. Previously, it becomes necessary lay on the table and value 
the well-known aspects of the painter, for which we elaborate a brief state of the field. 
 

Keywords: Lebrija (Sevilla), Antonia Rodríguez Sánchez de Alva, painting, state 
of the field, copy from Murillo. 

 
 
Introducción. 
Entre Antonia Rodríguez Sánchez de Alva (1835-1868) fue una 

pintora romántica cuya figura y obra ha pasado casi desapercibida para la 
historiografía artística tradicional. La invisibilidad en la que se han visto 
obligadas a permanecer las mujeres artistas a lo largo de la historia evidencia 
que el desconocimiento de esta pintora -como de tantas otras- haya sido 
patente en los estudios de esta disciplina. Pero en contraposición a esta 
indiscutible realidad, en los últimos años se está llevando a cabo un intenso 
proceso de recuperación de los perfiles profesionales y personales de estas 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 96 - 

artistas. Ello ha supuesto la reivindicación de cientos de nombres de mujeres 
como el de Antonia Rodríguez, en quien confluyen una serie de 
circunstancias de sumo interés para analizar de forma crítica su dedicación 
profesional al arte de la pintura, rescatando así su figura y parte de su obra. 

Tomando como punto de partida las aportaciones que desde el punto 
de vista de la Historia y la Historia del Arte más reciente se han hecho sobre 
la pintora y su producción, planteamos un estado de la cuestión, además de 
realizar dos nuevas aportaciones al, hasta ahora, catálogo conocido de la 
artista, una vez cumplido 150 años de su muerte.  

 
Estado de la cuestión 
Las primeras noticias acerca de Antonia Rodríguez remiten a algunos 

de los compendios de pintores decimonónicos publicados de forma 
contemporánea y en los albores del siglo XX. Se trata, en primer lugar, de la 
Galería Biográfica de Artistas Españoles del siglo XIX, de Ossorio y Bernard. 
En la obra se contabiliza a la pintora entre los artistas, situándola en el ámbito 
gaditano dada su participación en exposiciones de arte de este territorio1, una 
cuestión abordada más profundamente por autores posteriores. La siguiente 
alusión a la pintora se encuentra en la publicación Los pintores jerezanos, 
citándola como autora del San Cristóbal localizado en la Iglesia de Ntra. Sra. 
de la Merced de la ciudad.2 

Las subsiguientes referencias quedan vinculadas a la propia historia 
local. Concretamente en la publicación de las crónicas de la ciudad que vio 
nacer a la pintora, de manos de José Bellido Ahumada. Este abogado con 
afición por la Historia, compendió muy distintas noticias sobre devenir de 
Lebrija, población que hasta el momento no contaba con una publicación de 
este género a su respecto. En La Patria de Nebrija3 se cita a la pintora entre 
los artistas locales, sin aportar demasiados datos sobre la misma, más que una 
sucinta procedencia familiar, algunas fechas clave, y su consideración como 
pintora de unas pocas obras que aparecen señaladas. 

La siguiente obra en publicarse, con un mayor contenido y 
profundidad, será el discurso de ingreso en la Real Academia de Bellas Artes 
de Santa Isabel de Hungría del coleccionista José Cortines Pacheco4. Hay que 
relacionar necesariamente su figura con la obra de Antonia Rodríguez, pues él 

                                                
1 OSSORIO Y BERNARD, M., Galería Biográfica de Artistas Españoles del siglo XIX, 
Madrid: Giner, 1975, p. 587. 
2 PESCADOR Y GUTIÉRREZ DEL VALLE, M., Los pintores jerezanos, Sanlúcar de 
Barrameda: Imprenta de A. Pulet, 1906, p. 127.  
3 Nos remitimos a la edición revisada y aumentada por su hija al fallecimiento de este: 
BELLIDO AHUMADA, J., La patria de Nebrija: noticia histórica, Los Palacios: Mª del 
Carmen Bellido García de Atocha, 1985. 
4 CORTINES PACHECO, J., “La pintora romántica lebrijana Antonia Rodríguez Sánchez 
de Alva”, Boletín de Bellas Artes, 2da  Época, 9 (1981), pp. 77-106. Este discurso se reedita 
como capítulo en la siguiente obra: CORTINES PACHECO, J., “La pintora romántica 
lebrijana Antonia Rodríguez Sánchez de Alva”, en AA.VV., Homenaje a Don José Bellido 
Ahumada, Lebrija: Publicaciones de la Real Hermandad de los Santos de Lebrija, 2006, 
pp. 99-121. 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

  - 97 - 

logra reunir en su colección la mayor parte de la producción de la artista dada 
su filiación familiar, aunque lejana, con la misma5. En esta publicación 
encontramos un mayor rigor metodológico, que nos acerca algunas de las 
fuentes primarias donde es posible consultar y extraer datos diversos sobre la 
vida de la pintora. Valiosas referencias a fuentes documentales que hoy sirven 
como guía para releer y repensar algunos aspectos del devenir personal y 
profesional de la pintora, para poner en valor, desde un enfoque actualizado, 
su figura y obra. Asimismo, el autor realiza una importante aportación, ya 
que, por una parte, se aproxima a definir a la artista dentro de un estilo, y por 
otra, a confeccionar lo que denomina el «catálogo» de su obra. Se trata más 
bien de una escueta lista donde enumera las piezas (un total de ochenta y 
nueve), y aporta sistemáticamente una serie de datos identificativos de las 
mismas, como son un título, sus medidas y técnica, el propietario de la obra, y 
en su caso, observaciones, donde incluye apreciaciones como la ejecución de 
la firma de la pintora o la inclusión de la fecha en los lienzos. Esta última, una 
importante contribución que nos permite tener conocimiento fehaciente de la 
existencia de las obras y sus características, para así, poder seguir su rastro 
casi cuarenta años después. Esta última publicación favoreció que en las 
décadas posteriores se fuera haciendo breve referencia a la artista nebricense 
en las compilaciones sobre manifestaciones artísticas de este contexto local y 
en las monografías sobre el patrimonio Lebrija, examinando brevemente la 
nómina de obras presentes en determinados espacios artísticos6. 

Asimismo, y desde un punto de vista supralocal, localizamos sendas 
noticias sobre la pintora en dos interesantes diccionarios que, de forma 
generalista, recogen sendas nóminas de mujeres artistas durante el 
ochocientos, tanto en España como en Andalucía, entre las que se incluye a la 
lebrijana7. 

                                                
5 Este coleccionista lebrijano logra reunir un gran número de piezas dado su parentesco 
con Manuela Murube Sánchez de Alva, prima de la pintora, quien aglutinó a la muerte de 
esta buena parte de su producción pictórica, dejándola en herencia directa a Cortines, 
sobrino suyo en segundo grado. Véase: GARCÍA ROMERO, M. C., “D. José Cortines 
Pacheco y la obra de Antonia Rodríguez Sánchez de Alva. Un ejemplo de coleccionismo 
pictórico”, en HOLGUERA CABRERA, A., PRIETO USTIO, E., Y URIONDO 
LOZANO, M. (coords.)., Coleccionismo, mecenazgo y mercado artístico en España e 
Iberoamérica, Sevilla: Universidad de Sevilla y SAV, 2017a, pp. 98-111. 
6 BARROSO VÁZQUEZ, M. D., Patrimonio histórico artístico de Lebrija, Lebrija: 
Excmo. Ayto. de Lebrija y El Monte. Caja de Huelva y Sevilla, 1992, pp. 83-84, 86. 
BARROSO VÁZQUEZ, M. D., Patrimonio artístico de la Iglesia Parroquial de Nuestra 
Señora de la Oliva en Lebrija, Sevilla: Caja Rural de Sevilla y Hermandad de los Santos, 
1996, pp. 103-104, 122-123. CORDERO RUIZ, J., Las pinturas y esculturas de Lebrija, 
Lebrija: Ayuntamiento de Lebrija y Fundación El Monte, 1992. Asimismo, breves y 
repetitivas referencias a la pintora en: SÁNCHEZ PÉREZ, R., “La pintora romántica 
lebrijana Antonia Rodríguez Sánchez de Alva”, ASCIL: Anuario de estudios locales, V, 
2011, pp. 108-110; y SÁNCHEZ PÉREZ, R., Apuntes biográficos sobre D. Miguel 
Rodríguez Ferrer, Jaén: Íttakus, 2009, p. 10. 
7 COLL MIRABENT, I., Diccionario de mujeres pintoras en la España del siglo XIX, 
Barcelona: Centaure Groc, 2001, p. 172. TORRES LÓPEZ, M., Diccionario de mujeres 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 98 - 

No obstante, no ha sido hasta la publicación de Exposiciones y 
artistas en el Jerez del XIX: las Exposiciones de la Sociedad Económica 
Jerezana, cuando se ha colocado a la pintora en el contexto artístico del 
momento con mayor rigor y desde un punto de vista estricto de la disciplina, 
aunque ahondando en un aspecto muy concreto de la actividad de Antonia 
Rodríguez: su participación en la exposición de arte celebrada en la localidad 
gaditana en 1858. Se analiza su figura, por tanto, entre los principales artistas 
que participaran en esta actividad, presentando temas de carácter religioso y 
retratos8. 

A ello le han seguido las últimas aportaciones que han valorado a 
Antonia Rodríguez desde un punto de vista crítico en tres aspectos globales. 
La primera, fue en su contribución a la nómina de manifestaciones artísticas 
que tiene en su haber la iglesia lebrijana. Teniendo en cuenta que todos ellos 
constituyeron encargos de la institución, se realizó un recorrido por los 
templos y establecimientos asistenciales donde se emplaza este conjunto de 
obras, destacando la significación de las mismas en un contexto sacralizado 
como el mencionado9. A continuación, desde el punto de vista de la 
colección, la siguiente aportación confecciona la primera biografía del 
referido Cortines Pacheco, mecenas y coleccionista que aglutinó buena parte 
de la producción de la pintora. Quedó relacionada su figura con la obra de 
Antonia Rodríguez desde el punto de vista del coleccionismo y de la 
promoción de la pintora que realizó en su publicación sobre la misma10. 
Seguidamente, dos últimas publicaciones han profundizado en el proceso 
creativo de la artista, estudiando detenidamente aspectos inherentes a esta 
práctica, así como analizando la realidad de su actividad como profesional en 
un mundo eminentemente masculino en el que Antonia Rodríguez despuntó 
en el arte de la pintura, en unas circunstancias específicas sobre las que se 
reflexiona11.  

                                                                                                           
pintoras en Andalucía, siglo XIX, Málaga: Servicio de Publicaciones de la Fundación 
Unicaja, 2009, p. 137. 
8 Ya nos adelantaba Cortines Pacheco esta noticia en: CORTINES PACHECO, op. cit., 
1981, 86, 91, 103. Ello quedó documentado por Caballero Ragel mediante otras fuentes: 
CABALLERO RAGEL, J., Exposiciones y artistas en el Jerez del XIX. Las exposiciones 
de la Sociedad Económica Jerezana, Jerez de la Frontera: Biblioteca on-line del Centro de 
Estudios Históricos Jerezanos, 2007, pp. 120, 123. 
9 GARCÍA ROMERO, M. C., “El arte al servicio del poder. La producción pictórica de 
Antonia Rodríguez Sánchez de Alva (1835-1868) en la Iglesia lebrijana”, en RAMOS 
SANTANA., A. Y REPETO GARCÍA, D. (eds.), Poder, contrapoder y sus 
representaciones. XVII Encuentro de la Ilustración al Romanticismo: España, Europa, 
América (1750-1850), Cádiz: Editorial UCA, 2017b, pp. 255-271. 
10 GARCÍA ROMERO, op. cit., 2017a, pp. 98-111.  
11 GARCÍA ROMERO, M. C., “La práctica artística de la mujer en el siglo XIX: el caso de 
la pintora Antonia Rodríguez Sánchez de Alva”, en ALONSO RUIZ, B. y otros (eds.), La 
formación artística: creadores-historiadores-espectadores (tomo I), Santander: Editorial 
Universidad de Cantabria, 2018a, pp. 500-512. GARCÍA ROMERO, M. C., “Antonia 
Rodríguez Sánchez de Alva y el arte de la pintura”, Comunicación en el XV Coloquio de 
Arte Aragonés “Las mujeres y el universo de las artes. Una narración todavía incompleta”. 
Universidad de Zaragoza (en prensa). 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

  - 99 - 

Dos propuestas de atribución. 
A pesar de la mencionada confección de un breve inventario de obras 

llevada a cabo por Cortines Pacheco, en los últimos años, y resultado de la 
investigación sobre la pintora, se han hallado otras pinturas que 
presumiblemente fueron ejecutadas por Antonia Rodríguez, dada su filiación 
cronológica y estilística, en un contexto local tan concreto como Lebrija.  

Nos atrevemos a atribuir a su pincel, en principio, dos lienzos 
inéditos que representan a San Isidoro (Fig. 1) y San Leandro (Fig. 2), 
localizados actualmente en la Parroquia de Nuestra Señora de la Oliva de 
dicha localidad. Concretamente ubicados en el muro de cerramiento de los 
pies del templo, a ambos lados, se colocan las dos piezas. De grandes 
dimensiones, siguen indudablemente el modelo murillesco de las obras de los 
santos obispos que decoran la Sacristía Real de la seo hispalense. Se trata de 
óleos sobre lienzo que constituyen sendas copias de los San Isidoro y San 
Leandro que encargara Juan Federigui a Bartolomé Esteban Murillo en la 
década de los 50 del siglo XVII y que luego ofreciera al cabildo el arcediano 
de Carmona12. 

Para argumentar la atribución de los lienzos a la pintora, seguimos 
una metodología que abarca criterios cronológicos, socio-geográficos, 
estilísticos y otros relacionados con la herencia murillesca y sus fuentes. 

En el contexto geográfico al que nos referimos, Antonia Rodríguez es 
la única artista que durante el ochocientos satisface la habitual demanda de 
copias murillescas, teniendo como destinatarios tanto a particulares como a la 
institución eclesiástica. No son estas las primeras obras de la pintora en las 
que copia deliberadamente los modelos religiosos de Murillo: en su extensa 
producción -integrada en la corriente de recuperación de estos modelos 
desarrollada en el siglo XIX13-, encontramos numerosas referencias al pintor, 
tratándose algunas de «inspiraciones»14, y otras de íntegras copias a la obra 
del maestro. 

La ejecución de estos lienzos debió tener lugar tras los primeros 
encargos de la Parroquial nebricense para la que la pintora ejecuta en 1853 un 
colosal San Cristóbal, -una de sus primeras obras-, además de un conjunto de 

                                                
12 FINALDI, G., “El arte de la amistad”, en FINALDI, G., Murillo & Justino de Neve: el 
arte de la amistad, Madrid: Museo Nacional del Prado; Sevilla: Fundación Focus-
Abengoa; Londres: Dulwich Picture Gallery, 2012, p. 19. 
13 Véase al respecto: NAVARRETE PRIETO, B. (2017). “Murillo después de Murillo”, en 
NAVARRETE PRIETO, B. (dir.), Murillo y su estela en Sevilla, Sevilla: ICAS. Ayuntamiento 
de Sevilla, 2017, p. 269. 
14 GARCÍA ROMERO, M. C., “Inspiración murillesca en la obra de Antonia Rodríguez 
Sánchez de Alva”, Comunicación presentada en el III Simposio Internacional Jóvenes 
Investigadores del Barroco Iberoamericano. Sevilla: Universidad Pablo de Olavide y 
Escuela de Estudios Hispano-Americanos (CSIC), 2017c. GARCÍA ROMERO, M. C., 
“Murillo en el tiempo. Algunas copias decimonónicas y su distribución en Lebrija 
(Sevilla)”, en MOURA SOARES, C. Y MARIZ, V. (eds.), Dinâmicas do Patromónio 
Artístico. Circulação, transformações e diálogos, Lisboa: ARTIS - Instituto de História da 
Arte da Faculdade de Letras da Universidade de Lisboa, 2018b, pp. 25-32. Consúltense las 
páginas 27-29. 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 100 - 

lienzos de temas pasionista y hagiográficos varios que realiza un año 
después15. No sabemos si como consecuencia del encargo del mismo párroco, 
don José María Ojeda y Romero, pero sí con seguridad tras estos encargos 
previos -dada las calidades de la pintura-, consideramos que estos santos 
debieron realizarse en una etapa de primera madurez, tras las referidas 
incursiones pictóricas en la iglesia lebrijana en los años iniciales de la década 
de los 50. Señalamos, por tanto, como fecha aproximada de ejecución de los 
óleos, entre 1855 y 1860. Ambos dos, se encuentran actualmente enmarcados, 
en buen estado de conservación, y expuestos en un lugar adecuado, teniendo 
en cuenta el espacio del templo donde se localizan. Si bien, pasando 
desapercibidos al público en general dado el lugar y la iluminación de la 
zona. 

El primero de los lienzos que aquí se presentan muestra a un San 
Isidoro mejor conseguido en la ejecución de las formas y volúmenes 
corpóreos, aunque perdiendo la viveza de color del original y, evidentemente, 
las calidades técnicas, cosa extensiva a ambas obras. Por su parte el San 
Leandro queda retratado más rejuvenecido y estático, con una figura un tanto 
menos esbelta que el modelo original, teniendo en cuenta la condición de 
sedentes en todos los casos. Ambas representaciones siguen con detalle la 
obra de Murillo, aunque con la particular impronta de la pintora, más cercana 
al romanticismo que al naturalismo del maestro. Presenta así evidentes 
deficiencias técnicas en lo que se refiere a la ejecución de los retratos -
especialmente al perfil de San Isidoro, que remite a una personal 
interpretación de los rostros, extensible a otras obras suyas-, y a la plasmación 
tenebrista de la estancia mediante el claroscuro, dada la pincelada un tanto 
tosca que emplea en la ejecución del fondo del cuadro.  

Asimismo, un análisis comparativo del estilo nos remite a otros 
lienzos para tener en cuenta dos detalles más de cara a la atribución: el uso 
del color y la ejecución de los ropajes. La evolución del estilo de la pintora es 
considerable, aun teniendo en cuenta las imperfecciones técnicas que se 
muestran a lo largo de toda su obra. Sin embargo, los dos aspectos señalados, 
se muestran como una constante en sus pinturas. Para ello citamos dos obras, 
ambas pinturas religiosas firmadas y fechadas, realizadas en 1850 y 1860 
respectivamente. Se trata de Los Desposorios, ubicada en el Asilo de San 
Andrés de la localidad, y La Huída a Egipto, perteneciente a una colección 
particular. En la primera de ellas, correspondiente a su período inicial, destaca 
la torpe ejecución de los personajes, cuyos ropajes los envuelven de una 
forma muy abultada, perfilándolos como redondeadas figuras. Es preciso 
poner atención, por la viveza de su blanco, en la túnica de María, plasmada 
como un voluminoso bloque sin naturalidad alguna en la caída del tejido y sus 
plegados. Las sombras grisáceas que fluyen de esos escasos pliegues son una 
constante que va a repetirse en obras posteriores, aún con las discretas 
mejoras técnicas que experimentará su obra. El segundo de los lienzos, 
ejecutado diez años después, muestra un mayor dominio del movimiento, la 

                                                
15 CORTINES PACHECO, op. cit., 1981, pp. 88-89. 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

  - 101 - 

gestualidad de los personajes y el diseño de sus vestiduras en las que 
predominan mejores plegados, de distintos volúmenes y disposición. Los 
lienzos objeto de atribución, ejecutados en un período intermedio, muestran 
reminiscencias de esos primeros intentos de plasmación de los volúmenes 
corpóreos, mejorando la exagerada ampulosidad con la que la pintora vestía 
las primeras figuras, debido a su desarrollo artístico, y al hecho de que estas 
se tratan de copias frente a la ejecución de composiciones libres. Una técnica 
más depurada se observa, por ejemplo, en los plegados de San Isidoro, 
todavía un tanto planos -circunstancia que se acrecienta en San Leandro-, 
aludiendo al mismo blanco luminoso de la primera obra y a los sombreados 
del mismo matiz grisáceo, encaminándose -aunque sin experimentar todavía- 
a la mencionada evolución posterior.  

Las vías por las que la pintora pudo contemplar las obras que le 
sirvieron de modelo a las copias que nos ocupan son claramente dos. En 
primer lugar hay que tener en cuenta la más que probable visita de Antonia 
Rodríguez a la Catedral de Sevilla durante su estancia formativa en la capital, 
hacia el segundo lustro de la década de los 4016, o, incluso, en alguno de los 
viajes que pudo realizar posteriormente, dado que una de sus hermanas, de 
vocación religiosa, residía en la ciudad17. Además de este probable contacto 
directo con las pinturas, una fuente indirecta para la observación detenida de 
las obras de Murillo tuvo que ser la serie de libros impresos que circulaban 
entre la élite ilustrada: las estampas18. Grabados o litografías, ya fueran del 
original o de copias de la generación de murillescos -o incluso primitivas 
fotografías19-, que reproducían la imagen de la obra de Murillo, a las que tuvo 
que acceder la pintora para ejecutar este tipo de piezas que imitan los modelos 
del Maestro del barroco sevillano.  

Apoyándonos en las hipótesis expuestas, atribuimos, por tanto, estos 
lienzos a Antonia Rodríguez, encuadrándolos en un período muy concreto de 
su producción, pues son fiel reflejo del estilo y la labor pictórica de la artista 
nebricense. Esperamos, en futuras investigaciones, arrojar más luz a su 
catálogo. 

 
 
 
 
 

                                                
16 GARCÍA ROMERO, op. cit., 2018a, pp. 504-505. 
17 Se trata de Sor Francisca, monja de la Caridad, que ejercería como tutora de la joven en 
su estancia iniial en Sevilla, cuando residiría en el Hospicio de San Luis mientras se 
formaba al amparo de las academias particulares. CORTINES PACHECO, op. cit., 1981, 
p. 85. GARCÍA ROMERO, op. cit., 2017b, p. 261. GARCÍA ROMERO, op. cit., 2018a, p. 
505. 
18 Sobre la reproducción de las obras de Murillo, véase: NAVARRETE PRIETO, B., “La 
fortuna gráfica de sus modelos”, en NAVARRETE PRIETO (dir.), op. cit., 2017, pp. 195-215.  
19 Al respecto de la circulación de las imágenes de Murillo, véase: PÉREZ GALLARDO, 
H., “Murillo en la fotografía del siglo XIX: razones para una estética del sentimiento”, en 
NAVARRETE PRIETO, (dir.), op. cit., 2017, pp. 101-120.  



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 102 - 

 
BIBLIOGRAFÍA:  
 
BARROSO VÁZQUEZ, M. D., Patrimonio histórico artístico de Lebrija, 
Lebrija: Excmo. Ayto. de Lebrija y El Monte. Caja de Huelva y Sevilla, 1992. 
BARROSO VÁZQUEZ, M. D., Patrimonio artístico de la Iglesia Parroquial de 
Nuestra Señora de la Oliva en Lebrija, Sevilla: Caja Rural de Sevilla y 
Hermandad de los Santos, 1996. 
BELLIDO AHUMADA, J., La patria de Nebrija: noticia histórica, Los Palacios: 
Mª del Carmen Bellido García de Atocha, 1985. 
CABALLERO RAGEL, J., Exposiciones y artistas en el Jerez del XIX. Las 
exposiciones de la Sociedad Económica Jerezana, Jerez de la Frontera: 
Biblioteca on-line del Centro de Estudios Históricos Jerezanos, 2007. 
COLL MIRABENT, I., Diccionario de mujeres pintoras en la España del siglo 
XIX, Barcelona: Centaure Groc, 2001. 
CORDERO RUIZ, J., Las pinturas y esculturas de Lebrija, Lebrija: 
Ayuntamiento de Lebrija y Fundación El Monte, 1992. 
CORTINES PACHECO, J., “La pintora romántica lebrijana Antonia Rodríguez 
Sánchez de Alva”, Boletín de Bellas Artes, 2 Época, 9 (1981), pp. 77-106.  
CORTINES PACHECO, J., “La pintora romántica lebrijana Antonia Rodríguez 
Sánchez de Alva”, en AA.VV., Homenaje a Don José Bellido Ahumada, Lebrija: 
Publicaciones de la Real Hermandad de los Santos de Lebrija, 2006, pp. 99-121. 
FINALDI, G., Murillo & Justino de Neve: el arte de la amistad, Madrid: Museo 
Nacional del Prado; Sevilla: Fundación Focus-Abengoa; Londres: Dulwich 
Picture Gallery, 2012. 
GARCÍA ROMERO, M. C., “D. José Cortines Pacheco y la obra de Antonia 
Rodríguez Sánchez de Alva. Un ejemplo de coleccionismo pictórico”, en 
HOLGUERA CABRERA, A., PRIETO USTIO, E., y URIONDO LOZANO, M. 
(coords.)., Coleccionismo, mecenazgo y mercado artístico en España e 
Iberoamérica, Sevilla: Universidad de Sevilla y SAV, 2017, pp. 98-111. 
GARCÍA ROMERO, M.C., “Inspiración murillesca en la obra de Antonia 
Rodríguez Sánchez de Alva”, Comunicación presentada en el III Simposio 
Internacional Jóvenes Investigadores del Barroco Iberoamericano. Sevilla: 
Universidad Pablo de Olavide y Escuela de Estudios Hispano-Americanos 
(CSIC), 2017. 
GARCÍA ROMERO, M.C., “El arte al servicio del poder. La producción 
pictórica de Antonia Rodríguez Sánchez de Alva (1835-1868) en la Iglesia 
lebrijana”, en RAMOS SANTANA., A. y REPETO GARCÍA, D. (eds.), Poder, 
contrapoder y sus representaciones. XVII Encuentro de la Ilustración al 
Romanticismo: España, Europa, América (1750-1850), Cádiz: Editorial UCA, 
2017, pp. 255-271. 
GARCÍA ROMERO, M.C., “Murillo en el tiempo. Algunas copias 
decimonónicas y su distribución en Lebrija (Sevilla)”, en MOURA SOARES, C. 
y MARIZ, V. (eds.), Dinâmicas do Patromónio Artístico. Circulação, 
transformações e diálogos, Lisboa: ARTIS - Instituto de História da Arte da 
Faculdade de Letras da Universidade de Lisboa, 2018, pp. 25-32. 
GARCÍA ROMERO, M.C., “La práctica artística de la mujer en el siglo XIX: el 
caso de la pintora Antonia Rodríguez Sánchez de Alva”, en ALONSO RUIZ, B. y 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

  - 103 - 

otros (eds.), La formación artística: creadores-historiadores-espectadores (tomo 
I), Santander: Editorial Universidad de Cantabria, 2018, pp. 500-512. 
GARCÍA ROMERO, M.C., “Antonia Rodríguez Sánchez de Alva y el arte de la 
pintura”, Comunicación en el XV Coloquio de Arte Aragonés “Las mujeres y el 
universo de las artes. Una narración todavía incompleta”. Universidad de 
Zaragoza (en prensa). 
OSSORIO Y BERNARD, M., Galería Biográfica de Artistas Españoles del siglo 
XIX, Madrid: Giner, 1975, p. 587. 
NAVARRETE PRIETO, B. (2017). “Murillo después de Murillo”, en 
NAVARRETE PRIETO, B. (dir.), Murillo y su estela en Sevilla, Sevilla: ICAS. 
Ayuntamiento de Sevilla, 2017. 
PESCADOR Y GUTIÉRREZ DEL VALLE, M., Los pintores jerezanos, 
Sanlúcar de Barrameda: Imprenta de A. Pulet, 1906, p. 127.  
SÁNCHEZ PÉREZ, R., “La pintora romántica lebrijana Antonia Rodríguez 
Sánchez de Alva”, ASCIL: Anuario de estudios locales, V, 2011. 
SÁNCHEZ PÉREZ, R., Apuntes biográficos sobre D. Miguel Rodríguez Ferrer, 
Jaén: Íttakus, 2009. 
TORRES LÓPEZ, M., Diccionario de mujeres pintoras en Andalucía, siglo XIX, 
Málaga: Servicio de Publicaciones de la Fundación Unicaja, 2009. 
 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 104 - 

 
 
Figura 1. Antonia Rodríguez Sánchez de Alva, San Isidoro, h. 1855-1860. Óleo 
sobre lienzo. Lebrija, Parroquia de Nuestra Señora de la Oliva [Imagen de la 
autora]. 
 
 
 
 
 
 
 
 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

  - 105 - 

 
 
Figura 2. Antonia Rodríguez Sánchez de Alva, San Leandro, h. 1855-1860. Óleo 
sobre lienzo. Lebrija, Parroquia de Nuestra Señora de la Oliva [Imagen de la 
autora]. 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 106 - 

 
 
 
 
  



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

  - 107 - 

 
 
 
 
 
HACIA EL EMPODERAMIENTO DE LAS MUJERES 

EN LAS ARTES. 
PINTORAS ESPAÑOLAS  

EN LOS SALONES FRANCESES (1850-1900) 1 
 

TOWARDS THE EMPOWERMENT OF WOMEN IN THE ARTS. 
SPANISH WOMEN PAINTERS IN SALONS (1850-1900) 

 
Magdalena Illán Martín 

Universidad de Sevilla, España 
 

 
La segunda mitad del siglo XIX fue un período de especial relevancia en el 

proceso de empoderamiento implementado por las mujeres artistas en general y por las 
pintoras españolas en particular. Un ejemplo de ello es que algunas de esas pintoras 
españolas lograron exhibir sus obras en la exposición internacional más influyente para el 
posicionamiento de un artista -mujer u hombre- en el mercado: el Salón de París. Este 
trabajo señala quiénes fueron esas artistas -muchas de ellas desconocidas o escasamente 
estudiadas-, qué obras presentaron en los Salones y cómo fue recibida su producción a 
través de la obtención de galardones y de la opinión de la crítica de arte.  

 
Palabras clave: Mujeres artistas, pintoras españolas, siglo XIX, Salón, Francia.  
 
During the second half of 19th century, the empowerment of Spanish women 

painters played a key role in the development of fine arts in this period. Namely, the fact 
that some Spanish women artists took part in the best-known influential international 
exhibition at the moment: the Salon of Paris. This article aims to show who these women 
painters were -unknown personalities or mainly unexplored-, along with those works 
which were exhibited in the Salon, the awards obtained, likewise the specialized opinion 
given by art critics. 

 
Keywords: Women artists, Spanish women painters, XIXth Century, Salon. 

France.  
 
 
 

                                                
1 Este trabajo de investigación se ha elaborado en el marco de los Proyectos I+D “Las 
artistas en España (1804-1939)”, HAR2017-84399-P, Ministerio de Economía, Industria y 
Competitividad, y “Pintura andaluza del siglo XIX en Francia: estudio de fuentes 
archivísticas, hemerográficas y museológicas” HAR2013-42824-P, así como del Grupo de 
Investigación “Laboratorio de Arte”, HUM-201, Universidad de Sevilla.  



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 108 - 

Introducción.   
Durante la segunda mitad del siglo XIX algunas pintoras españolas 

consiguieron que sus obras fueran admitidas en la que se constituía en estos 
momentos como la exposición de arte más relevante del ámbito cultural: el 
Salon de París. Organizado anualmente por la Société des Artistes Français y 
celebrado en el Palais des Champs-Elysées de la capital francesa en los meses 
de mayo a junio, el Salón representaba una meta primordial para cualquier 
artista que ambicionara el reconocimiento por parte de la crítica, del mercado 
y, en general, de la escena artística internacional.   

A lo largo de dicho período el número de pintoras españolas que 
participaron en el Salón superó la veintena. Algunas de ellas obtuvieron, en 
efecto, la valoración de su talento creativo por parte de la crítica y de las 
instituciones artísticas -logrando galardones en las principales exhibiciones- y 
disfrutaron del éxito de mercado, colocando su producción en los más 
importantes marchantes y consiguiendo encargos de prestigiosos 
coleccionistas privados y de instituciones públicas francesas. Con ello, 
contribuyeron notoriamente a visibilizar la presencia de las mujeres creadoras 
en la escena artística, exigiendo que se las tratara como artistas profesionales, 
como reclamaba en sus cartas y entrevistas la pintora María Luisa de la Riva, 
que se presentaba como “Pintora profesional, que trabaja para vivir”2.  

Sobre algunas de las artistas que se tratarán en este trabajo se 
conocen datos biográficos y parte de su producción creativa3; otras continúan 
siendo completamente desconocidas en la actualidad. En cualquier caso, son 
exiguas las monografías que han estudiado en profundidad la trayectoria 
personal y profesional de estas pintoras, siendo uno de los objetivos de este 
trabajo impulsar eventuales investigaciones al respecto.  

Los datos sobre las trayectorias personales y profesionales de las 
artistas, así como sobre sus producciones creativas, han sido consultados a 
partir de fuentes documentales, hemerográficas y bibliográficas, en gran parte 
inéditas, examinadas en archivos y centros de investigación franceses, como 
los Archives de Paris, la Bibliothèque del Institut National d’Histoire de l’Art 
y la Bibliothèque Nationale de France. Igualmente, han sido consultados los 
catálogos oficiales de los Salones publicados entre 1850 y 1900, así como 
otros catálogos sobre el Salón de naturaleza no oficial.  

                                                
2 ILLÁN, Magdalena y LOMBA, Concha, catálogo de la exposición Pintoras en España 
(1859-1926). De María Luisa de la Riva a Maruja Mallo, Zaragoza: Prensas de la 
Universidad de Zaragoza, 2014, p. 11. 
3 Para el estudio de estas artistas, cfr. DIEGO, Estrella de, La mujer y la pintura del XIX 
español. Cuatrocientas olvidadas y algunas más, Madrid: Ed. Cátedra, 2009. Algunas de 
las artistas son mencionadas en NOËL, Denise, Les femmes peintres au Salon: Paris, 
1863-1889, Paris, Université de Paris 7, Tesis doctoral inédita, 1997; COLL, Isabel, 
Diccionario de mujeres pintoras en la España del siglo XIX, Barcelona: El centaure groc, 
2001; ILLÁN y LOMBA, op. cit., (nota 2). Fuentes que citan a algunas de las artistas: 
OSSORIO Y BERNARD, Manuel, Galería biográfica de artistas españoles del siglo XIX, 
Madrid: Imprenta de Moreno y Rojas, 1883-1884; BÉNEZIT, E., Dictionnaire critique et 
documentaire des peintres, sculpteurs, dessinateurs & graveurs de tous les tempes et de 
tous les pays. T. I, Paris: Ernst Gründ, Éd. 1924.  



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

  - 109 - 

La consulta y el examen de dicha documentación ha posibilitado 
alcanzar el objetivo prioritario perseguido en este trabajo: poner en valor la 
participación de las pintoras españolas en los Salones como un hecho 
representativo del proceso de empoderamiento que impulsaron las artistas en 
la segunda mitad del siglo XIX y que ha sido, en gran medida y al igual que 
las trayectorias de dichas artistas, invisibilizado por la historiografía artística 
tradicional.  

 
Un objetivo ambicioso: exponer en el Salón.  
Exponer en el Salón no fue para las pintoras españolas, ni para las 

mujeres artistas en general, un objetivo sencillo. Los prejuicios machistas 
sobre las artistas estaban firmemente instalados en la escena cultural, 
manifestándose una rotunda resistencia al acceso igualitario de las artistas a 
los principales canales de profesionalización, lo que se evidencia a través de 
diferentes y numerosas estrategias establecidas para fomentar la 
infravaloración de la producción creativa realizada por las mujeres. Los 
habituales obstáculos que minaban el recorrido profesional de una artista en 
cualquier sector de la cultura decimonónica, adquirían especial énfasis en el 
Salón, ya que éste se constituía como una plataforma de relevancia 
excepcional para el ingreso y la consolidación de cualquier artista en el 
mercado y, por ello, era muy intensa la competitividad entre los profesionales 
del arte para ser invitados a exponer en él. Por tanto, para una artista, el mero 
hecho de ser invitada a exponer en el Salón era un triunfo en sí mismo, al 
margen de la obtención de los eventuales galardones que se convocaban en 
cada edición. 

Precisamente, uno de los factores en los que se pone de relieve de 
manera más evidente el sexismo imperante en el Salón era, sin duda alguna, 
la adjudicación de los premios. Ninguna artista, española o de cualquier otra 
nacionalidad, fue laureada con la Medalla de Honor; minoritarias fueron las 
artistas, y ninguna española, que alcanzaron la Medalla de Primera Clase; un 
número reducido de artistas, algunas españolas, consiguieron una Medalla de 
Segunda o de Tercera Clase y el galardón más accesible para las mujeres -
aunque no por ello sencillo de obtener- fue la Mención Honorífica, que 
lograron algunas artistas españolas.  

No obstante, al margen de la obtención de los premios, la 
participación de una artista -o de un artista- en el prestigioso Salón parisino 
contribuía notablemente a la difusión de su obra, recogiéndose la noticia en la 
prensa nacional como un éxito no solo individual de la artista en cuestión, 
sino como un éxito del país. En este sentido, son numerosos los casos 
protagonizados por las pintoras españolas, adquiriendo especial relevancia 
Alejandrina Gessler, Amélie Beaury-Saurel o María Luisa de la Riva. 
 

Las pioneras: las primeras pintoras españolas en el Salón. 
Las primeras artistas españolas que participaron en el Salón parisino, 

en la década de 1850, nacieron en Cuba, colonia de España en estos 
momentos, por lo que figuran en los catálogos como artistas españolas y 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 110 - 

fueron representantes del arte español en las exposiciones universales 
coetáneas. La pionera fue la pintora nacida en La Habana Matilde Aïta de la 
Peñuela (n. 1840), única mujer artista en la sección española de la Exposición 
Universal de París de 1855, en la que participó con 15 años de edad. La artista 
residió en Francia desde 1850, adonde se trasladó tras la muerte de su padre 
junto a su madre, de origen francés. En la capital gala se formó en los 
estudios de Ary y Henry Scheffer y de Rosa Bonheur4, con quien se 
especializó en la temática que más éxito le reportó, la pintura de gatos. Aïta 
desarrollo una trayectoria profesional estable que le permitió vivir, a ella y a 
su madre, de su producción creativa, siendo bien valorada por críticos como 
Théophile Gautier y concurriendo a seis ediciones del Salón entre 1859 y 
18685.  

Una década después, en 1860, otra artista cubana, nacida en Santiago 
de Cuba, Gabriela Valdés, concurrió a los Salones entre 1865 y 1875. 
También residente en París y formada con el paisajista Charles-Joseph Node, 
Gabriela Valdés presentó en los tres Salones en los que participó pinturas 
protagonizadas por paisajes naturalistas, de lo que se hizo eco la prensa 
española6. 

También en los años sesenta inició su participación en los Salones la 
pintora gaditana Alejandrina Gessler (1831-1907), quien firmaba sus obras 
como Anselma y fue ampliamente conocida en la escena artística gala como 
Madame Anselma7. Alejandrina Gessler participó en los Salones de París, 
donde residió a partir de 1853, durante más de dos décadas, desde 1863 a 
1885, exponiendo de forma regular y obteniendo el beneplácito de la crítica. 
Y ello, a pesar de abordar en algunas obras asuntos alejados de los temas 
prototípicos establecidos para las artistas, como el desnudo; este tema 

                                                
4 La artista es citada en BÉNEZIT, op.cit., (nota 3), T. I, p. 55; sobre la trayectoria vital y 
profesional, cfr. ILLÁN, M., “La pintora Matilde Aïta de la Peñuela: «una joven artista 
española, muy meritoria» en el París del Segundo Imperio”, De Arte, 17 (2018), pp. 111-
120.  
5 Las obras presentadas fueron: El Alcibíade moderno, Catalogue du Salon, Paris, 1859, p. 
4; Hija del Faraón y Autorretrato, Catalogue du Salon, Paris, 1864, p. 4; La fe, Catalogue 
du Salon, Paris,  1865, p. 3; Un estudio, Catalogue du Salon, Paris, 1867, p. 105; 
Confidencia, Catalogue du Salon, Paris, 1868, p. 6 y La lectora, Catalogue du Salon, 
Paris, 1869, p. 3.  
6 Las pinturas expuestas fueron: El abrevadero, Catalogue du Salon, Paris, 1865, p. 276; 
Orillas del Yere en otoño y El pueblo de Castelnau, alrededores de Montpellier, 
Catalogue du Salon, Paris, 1868, p. 302 y Puente de la Mousquères, en Luchon (Haute-
Garonne), Catalogue du Salon, Paris, 1875, p. 278. Sobre Gabriela Valdés en el Salón, cfr. 
El Imparcial, 6-5-1875, p. 2. 
7 Sobre la biografía de Alejandrina Gessler, cfr. M. C., Biografía artística de Madame 
Anselma, Paris: Librería de Garnier Hermanos, 1908; la propia artista escribió una 
autobiografía bajo el pseudónimo FULANA DE TAL, Recuerdos de Cádiz y Puerto Real, 
Paris: Librería de Garnier Hermanos, 1899. Cfr. también la tesis doctoral inédita 
TRIVIÑO, Laura, La pintora Anselma (1831-1907): una “femme du monde” entre Cádiz y 
París, UNED, 2014. Sobre Alejandrina Gessler en Francia, ILLÁN, M., “La pintora 
andaluza Madame Anselma en Francia: nueva aportación al catálogo de su obra”, 
Laboratorio de Arte, nº. 27 (2015), pp. 659-667.  



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

  - 111 - 

protagoniza la pintura Juno (Fig. 1), que fue ampliamente difundida tras su 
presentación en el Salón de 1885, ante la cual la artista confesó: “Temblando 
quedé hasta conocer la impresión que produciría al público y a los colegas mi 
atrevimiento de haber atacado la pintura del desnudo”. Entre sus numerosas 
aportaciones al Salón es reseñable su notoria contribución a la visibilización 
de mujeres artistas a través de la denominada Ecole des femmes, un grupo de 
pintoras que concurrían al Salón “ocupando un rango distinguido”8. 
Igualmente, es revelador del carácter pionero de la artista el hecho de que, a 
partir del año 1880, participara en el Salón en una sección especialmente 
masculinizada, como era la correspondiente a Arte monumental y decorativo. 
En dicha sección Alejandrina Gessler fue, en ocasiones, la única mujer 
expositora, ya que las obras que se presentaban se caracterizaban por su gran 
formato, circunstancia no considerada apropiada para la creatividad de las 
mujeres9. La propia artista, consciente de los prejuicios vigentes sobre la 
dedicación de una artista a obras de tamaño monumental, reivindicó el valor 
de ejecutar estas obras al señalar: “Quedé orgullosa y encantada al ver la 
impresión general, que declaraba ser aturdidor que una mujer y absolutamente 
sola, sin hacerse ayudar para nada, hubiese podido llegar a efectuar trabajo 
tan importante”10.  
 

Las primeras pintoras españolas galardonadas (1870-1889). 
El período temporal comprendido entre la década de 1870 y la 

celebración de la Exposición Universal de París de 1889 se caracterizó por un 
incremento de las pintoras españolas que concurrieron a los Salones y por el 
acceso de dichas artistas a los galardones. 

En el año 1874 expuso por primera vez en el Salón parisino la pintora 
de origen barcelonés Amélie Beaury-Saurel (1848-1924)11. Hija de padres 

                                                
8 BONNIN, A., “Salon de 1873. Es peintres d’Histoire”, La Presse, 1-06-1873, p. 2, quien 
señala que configuran la denominada Ecole des femmes, además de Madame Anselma, 
Nélie Jacquemart, Mme. De Chatillon, Mlle. De Vomane, Mme. Félicie Schneider, Mme. 
De Laperelle, etc.  
9 A pesar de dicho prejuicio machista, Alejandrina Gessler concurrió a los Salones con 
obras de gran envergadura, como La Aurora y La Noche, para un plafón de la residencia 
de “M. M.”, cfr. VÉRON, Théodore, Dictionnaire Véron, Salon 1880, Paris: M. Bazin, 
1880, p. 245. Otras obras similares ejecutadas por Anselma son: el destruido techo y telón 
de boca del Teatro de Cádiz (1885); La Poesía inspirando a la Música y a la Pintura (2,80 
x 2,70 m.), realizada en 1885-1887 para el techo de la residencia de Mrs. Johnson en San 
Francisco; o las tres obras -La Elocuencia abrigando bajo la bandera española a la Paz y 
las Bellas Artes (3,84 x 4,15 m.),  Alegoría de la Poesía y la Música (1,02 x 4,15 cm.) y 
Alegoría de la Verdad venciendo a la Ignorancia (1,02 x 4,15 cm.)- realizadas en 1891 
para el Ateneo de Madrid, en cuya Sala de la Cacharrería se encuentran actualmente.                                                                  
10 Palabras de la artista recogidas en M. C., op. cit., (nota 7), p. 36. 
11 Algunas obras y premios obtenidos por la pintora son citados en BÉNEZIT, op. cit., 
(nota 3), T. I, p. 451; un listado con las obras presentadas en el Salón entre 1873 y 1914 se 
recoge en FLAQUER I REVAUD, Sílvia, PAGÈS I GILIBETS, María Teresa, Inventari 
d’artistes catalans que participaren als salons de Paris fins l’any 1914, Barcelona: 
Diputación de Barcelona, 1986, pp. 94-110. Sobre la trayectoria vital y profesional de la 
artista, cfr. ILLÁN, M., “«Un excelente alegato feminista a favor de los derechos de la 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 112 - 

franceses residentes en España, Amélie vivió en París desde los once años, 
formándose en la prestigiosa Academia Julian; desarrolló una carrera 
profesional amplia y constante -circunstancia escasamente habitual en las 
creadoras, cuyas trayectorias estaban condicionadas por los roles patriarcales 
vigentes-, en la que obtuvo el reconocimiento por parte de la crítica y de sus 
colegas. Amélie expuso en los Salones de forma casi ininterrumpida durante 
medio siglo, logrando galardones como la Mención Honorífica en 1885, la 
Medalla de Bronce en la Exposición Universal de París de 1889 o la Legión 
de Honor francesa, concedida en el año 1923 por, entre otros motivos, “sus 
aportaciones al Salón”12. Ciertamente, la contribución de Amélie Beaury-
Saurel al Salón fue extensa, siendo reseñable la influencia de su producción 
en la renovación de las representaciones de las mujeres en las artes, ya que 
combatió los estereotipos tradicionales y sexistas dominantes para difundir la 
imagen de mujeres independientes, profesionales, deportistas, intelectuales o 
viajeras que se enfrentaban abiertamente con los discursos machistas (Fig. 2). 
Al mismo tiempo, la pintora contribuyó notoriamente a la visibilización de las 
mujeres artistas en las instituciones culturales francesas más relevantes; así, 
como responsable de los talleres para mujeres en la Academia Julian, 
favoreció la formación de las jóvenes artistas, fomentó su acceso a las 
exposiciones artísticas y difundió sus actividades a través de la revista 
L’Académie Julian, poniendo en valor los éxitos de dichas artistas. 
Igualmente, Amélie Beaury-Saurel, como miembro de la prestigiosa Société 
des Artistes Française, promocionó la incorporación de mujeres artistas a 
dicha institución13. 

Hermana de Amélie y también nacida en Barcelona, Irmeta Beaury-
Saurel (h. 1850) participó brevemente en los Salones, entre 1876 y 1879, 
especializando su producción en las copias de obras de otros artistas, 
realizadas al gouache sobre países de abanicos y sobre cerámica, técnicas en 
las que, igualmente, se inició su hermana, en los talleres de Louise Thoret y 
de Dessart14.  

                                                                                                           
mujer por una pintora». La representación de la «femme moderne» en la obra de Amélie 
Beaury-Saurel (1848-1924), Arenal, Revista de Estudios de Mujeres, (en prensa).  
12 Cfr. Expediente de nombramiento de Chevalier de la Légion d’honneur, Archives de 
Paris, Dossier LH/1387/64, Doc. 7-v. 
13 Francine Richard-Hennecart, Laure Boucher, Renée de Royer, Marthe Debes o 
Marguerite Babin; El ingreso de las dos primeras artistas mencionadas consta en Compte-
rendu des travaux de la Société des Artistes Français, Nº. 198, janvier-avril, Paris, 1912, 
pp. 30 y 59; Royer y Debes son citadas en Compte-rendu des travaux de la Société des 
Artistes Français, Nº. 206, Paris, janvier-avril, Paris, 1914, pp. 16 y 30 y Babin en 
Compte-rendu des travaux de la Société des Artistes Français, Nº. 215, Javier à 
septiembre, Paris, 1920, p 13. 
14 Sobre la formación de ambas hermanas en dichas disciplinas, cfr. ILLÁN, M., op. cit., 
(nota 11). Las obras presentadas en los Salones son citadas en el Salón fueron: El amor a 
los veinte años, copia de Kaulbach, Catalogue du Salon, Paris, 1876, p. 205; El carro del 
amor, copia de Lehman, Catalogue du Salon, Paris, 1877, p. 206; La caza, la pesca, frutas 
y flores, Catalogue du Salon, Paris, Paris, 1878, p. 209; Catalogue du Salon, Paris, 1879, 
p. 264. En este último Salón figura una discípula, Marie Compiègne, especialista en 
pintura sobre abanicos, p. 403.  



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

  - 113 - 

A mediados de la década de 1870 comenzó a exponer en el Salón la 
artista gaditana, de genealogía polaca, María Luisa Pluzanska -Marie-Louise 
Pluzanska, como firmaba sus obras. Residente en París desde 1874, donde 
impartía enseñanza de dibujo a mujeres en las escuelas de arte de los 
diferentes barrios parisinos dependientes de la Union Centrale15, la artista 
participó en los Salones entre 1875 y 1888, presentando pinturas sobre 
porcelana, cerámica y abanicos, así como acuarelas, miniaturas y, a partir de 
1881, grabados y litografía. Su actividad como docente impulsó que algunas 
jóvenes artistas accedieran a exponer en el Salón, donde figuraban como sus 
discípulas, siendo el caso de Gabrielle Marguerite Marie, Marie Juliette 
Grespin, Mathilde Genlis o Pauline Genlis, entre otras16.  

También desarrolló una prolífica trayectoria profesional a partir de 
los años setenta la artista Amelia Lacazette (h. 1850-h. 1920)17. Nacida en La 
Habana e hija de padres franceses, se trasladó a París, donde se formó en los 
estudios de los pintores Carolus-Durand, Tissier, Girard y Henner. Amelia 
Lacazette especializó gran parte de su producción en el género del retrato, 
temática que le valió el reconocimiento del coleccionismo burgués del 
momento y de las instituciones galas, siendo admitida como miembro de la 
Société des Artistes Français en el año 1887. La artista participó durante 16 
años en los Salones parisinos -entre 1877 y 1893-, en los que expuso obras 
protagonizadas, sobre todo, por representaciones femeninas adscritas a los 
modelos vigentes en el momento18. Son especialmente interesantes las obras 
en las que muestra a mujeres adolescentes leyendo, en actitudes concentradas 
y reflexivas; entre las cuales, adquiere un especial significado la pintura Niña 
estudiando (1873), en la que muestra a una melancólica joven que señala al 
espectador una página del libro que lee, en la que aparece la imagen de una 
palmera, alusiva a la tierra natal de la autora. Otras artistas españolas de 
origen cubano y nacidas en La Habana también concurrieron a los Salones en 

                                                
15 Cfr. La Chronique des arts et de la curiosité, 28-11-1874, p. 352. En el año 1891. 
continuaba ejerciendo dicha labor docente, cfr. Conseil municipal de Paris, 1891, Paris, 
1891 p. 37.  
16 Las referidas artistas participaron en los Salones de 1877, 1878 y 1879.  
17 La biografía de la artista continúa siendo muy desconocida; algunos datos puntuales los 
proporciona BENEZIT, op. cit., (nota 3), T. III, p. 4, quien la clasifica como pintora de 
género, dentro de la Escuela Francesa. 
18 Con esta temática presentó las siguientes obras en los Salones: Niña y Mendigo, 
Catalogue du Salon, Paris, 1878, p. 110; Dolor y Fleurs et roman, Catalogue du Salon, 
Paris, 1879, p. 142; Retrato de Mme….., (1,25 x 0,80 m.), Catalogue du Salon, Paris, 1880, 
p.  202; Retrato de Mme. S. y Niña con tortuga, Catalogue du Salon, Paris, 1881, p. 118; 
Retrato de Mlle. B. A., Catalogue du Salon, Paris, 1882, p. 128; Retrato de Mlle. A. de M. 
y Retrato de Mlle. M. C. de B., Catalogue du Salon, Paris, 1884, p. 122; Ensueño y Retrato 
de Mlle. de S., Catalogue du Salon, Paris, 1885, p. 122; Único recurso de una huérfana, 
Catalogue du Salon,  Paris, 1886, p. 108; Retrato de Lady … y Retrato de M. R. E., 
Catalogue du Salon, Paris,  1887, p. 111; Retrato de l’auteur y Étude, Catalogue du Salon, 
1888, p. 117; Retrato de Mme. de G., Catalogue du Salon, Paris,  1889, p. 113 y Catalogue 
Illustré, Paris, p. 24; Retrato de Mlle. Y. V. y Retrato de Mlle. L., Catalogue du Salon, 
Paris,  1890, p. 104; Retrato de Mme. C. A. y Retrato de Mlle. G. du R., Catalogue du 
Salon, Paris, 1891, p. 79; Retrato de Mme, B., Catalogue du Salon, Paris,  1893, p. 90.  



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 114 - 

esta década y también especializaron sus producciones en el género del 
retrato. Es el caso de Lola de Ruiz, discípula de Lefebvre, Chaplin y 
Boulanger, que presentó en los Salones retratos de tamaño natural, como el 
Retrato de Mlle. G. B. de Sainte-M… (1,60 x 1,30 m.)19. Igualmente, 
Margarita Pedroso de San Carlos se especializó en el retrato en el estudio de 
Félix Giacomotti; la artista participó en los Salones a partir de la década de 
1880 y, sobre todo, en los años noventa20, obteniendo una Mención 
Honorífica en la Exposición Universal de París de 1900. La artista Marie-
Julienne Aubry, especialista en pintura sobre porcelana y miembro de la 
Société des Artistes Français, concurrió a los Salones durante casi dos 
décadas, entre 1884 y 1902. Formada con Marie Poitevin y con R. Fath, 
presentó en los Salones pintura sobre porcelana y, desde 1888, retratos en 
miniatura21.  

En las últimas décadas del siglo XIX alcanzó el reconocimiento de la 
crítica y diversos galardones en las exposiciones francesas y españolas la 
pintora Antonia Bañuelos Thorndike (1856-h.1926). Nacida en Roma e hija 
del sevillano Miguel de los Santos Bañuelos y Traval, conde de Bañuelos, 
Antonia Bañuelos desarrolló su trayectoria en Francia, falleciendo en 
Biarritz22. La artista se formó en París en el taller de Chaplin y concurrió a los 
                                                
19 En los Salones expuso las siguientes obras: Retrato de Mlle. L. E. y Retrato de Mlle. J. 
E., Catalogue du Salon, Paris, 1878, p. 332; Retrato de Mlle. L. de R. y Retrato de miss E. 
S., Catalogue du Salon, Paris, 1879, p. 128; Retrato de Mlle. G. B. de Sainte-M., 
Catalogue du Salon, Paris, 1880, p. 334. Cfr. DUPLATRE-DEBES, Brigitte: “El exilio 
artístico de los pintores españoles e hispanoamericanos en el París finisecular”, Actas XVI 
Congreso AIH. T. II, París, 2010, p. 305, quien menciona también los Salones de 1893 y 
1894.  
20 Participó en los Salones con las obras: Estudio (42 x 32 cm.), Catalogue du Salon, Paris, 
1880, p. 337; Retrato de Mme…, Catalogue du Salon, Paris,1897, p. 142; Pepita y César, 
Catalogue du Salon, Paris, 1899, p. 170; Retrato de Mlle M. De S.-C., Catalogue du Salon, 
Paris, 1900, p. 155; Retrato de la Marquise de X., Catalogue du Salon, Paris, 1901, p. 182. 
La artista es citada en DUPLATRE-DEBES, Brigitte, op. cit., (nota 19), p. 305.  
21 Formada con Marie Poitevin y R. Fath, presentó las siguientes obras en los Salones: 
Nina, copia de Bonefazi, porcelana, Catalogue du Salon, Paris, 1884, p. 224; Retrato de 
Mlle. M., porcelana, Catalogue du Salon, Paris, 1885, p. 221; Retrato de Mlle. M. y 
Retrato de Mlle C, porcelanas, Catalogue du Salon, Paris, 1886, p. 209; Retrato de Mlle 
Laure M. y Dos retratos, porcelanas, Catalogue du Salon, Paris, 1887, p. 211; Retrato 
d’enfant y Retrato de Mlle C. M., Catalogue du Salon, Paris,  1888, p. 210; Retrato de M. 
M., miniatura, Catalogue du Salon, Paris, 1889, p. 213; Retrato de Mme P., miniatura, 
Catalogue du Salon, Paris, 1890, p. 198; Retrato, miniatura, Catalogue du Salon, Paris, 
1891, p. 150; Retrato de mon père, miniatura, Catalogue du Salon, Paris, 1893, p. 167; 
Retrato de M. A. y Retrato d’enfant, Catalogue du Salon, Paris,  1895, p. 166; Tres 
miniaturas, Catalogue du Salon, Paris, 1897, p. 169; Retrato de Mme et de Mlle O., 
Retrato d’enfant, Mme A. y Mlle. M., miniaturas, Catalogue du Salon, Paris, 1899, p. 200; 
Dos miniaturas, Catalogue du Salon, Paris,  1901, p. 216; Una miniatura, Catalogue du 
Salon, Paris, 1902, p. 174.  
22 La biografía de Antonia Bañuelos se conoce de forma fragmentaria y precisa de un 
desarrollo riguroso. Es citada en BÉNEZIT, E., op. cit., (nota 3), T. I, p. 347, quien señala 
que expuso en numerosas ocasiones en el Salón de París y en la Exposición Nacional de 
Bellas Artes de Madrid, que sus retratos de niños fueron muy apreciados y que su obra 
Gitanos fue vendida en 138 francos. Sobre su biografía, se conoce que su padre fue primer 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

  - 115 - 

Salones a partir de 1878, edición en la que presentó un Autorretrato, y hasta 
1887 23. En Francia logró una Medalla de Bronce en la Exposición Universal 
de París de 1889 y en España obtuvo una Mención Honorífica en la 
Exposición Nacional de Bellas Artes de 1887 y una Medalla de Segunda 
Clase en 1890. Antonia Bañuelos alcanzó un notorio éxito de mercado, 
especializando su producción en las representaciones infantiles, asunto que la 
mentalidad sexista de la época asociaba de forma específica a la creatividad 
de las mujeres. En esta temática, la artista supo otorgar a las imágenes de 
niñas y niños el carácter ingenuo y entrañable que la sociedad demandaba en 
este tipo de asuntos24.  

Muy interesante y aún desconocida es la trayectoria artística de la 
pintora Margarita Arosa y Derolle (1854-1903)25. Hija del intelectual y 
mecenas Gustavo Arosa, nació en París y desarrolló su formación artística 
entre la Escuela de Bellas Artes de San Fernando de Madrid y los estudios de 
Barrias, Armand Gautier y Constant Mayer en París. Miembro de la Société 
des Artistes Français desde 1887, concurrió a las exposiciones organizadas en 
Francia y en España a partir de 1882, obteniendo el reconocimiento de la 
crítica, aunque también las prevenciones de los sectores más conservadores 
de la escena cultural. Estas últimas opiniones estaban relacionadas con un 
asunto que Margarita Arosa abordó en reiteradas ocasiones a lo largo de su 
producción creativa y que pone de relieve su carácter independiente y 
enfrentado a las convenciones vigentes en el momento: el desnudo. Con este 
asunto -intensamente masculinizado y en gran medida vetado a la creatividad 
de las mujeres, por ser considerado poco “virtuoso”- Margarita Arosa 
presentó diferentes obras en los Salones, mostrando, en ocasiones, desnudos 
                                                                                                           
secretario de la embajada española en Estados Unidos y, posteriormente, en los Estados 
Pontificios, adonde se trasladó con su esposa, la estadounidense María Adelina Thorndike, 
madre de la artista. Se tienen imprecisas referencias de la residencia de la familia en 
Tortosa, Tarragona y Madrid, donde su padre ejerció como Subsecretario del Ministerio de 
Estado, cargo al que renunció en 1868 y, probablemente, éste sea el año en el que la 
familia se trasladara a París. En 1891 Antonia Bañuelos contrajo matrimonio en París con 
Fernando Quiñones, Marqués de Salcedo, siendo su madrina la infanta Isabel.  
23 Las obras presentadas en los Salones fueron: Mendigos, Catalogue du Salon, Paris, p. 
12; El guitarrista (1,28 x 0,89 m.) y Gisele (1,06 x 0,66 m.), Catalogue du Salon, Paris, 
1880, p. 16; Retrato de Mlle. De L. Antonio, Catalogue du Salon, Paris, p. 11; Los 
pequeños pescadores y Retrato, Catalogue du Salon, Paris, 1883, p. 11; Retrato de Mlle. 
De L’A., Catalogue du Salon, Paris, p. 10; Niño despertándose y Coryse, Catalogue du 
Salon, Paris, 1886, p. 5; Tres amigos y Despertar, Catalogue du Salon, Paris, p. 9.  
24 Revelador de dicho éxito son las numerosas reproducciones de sus obras en postales y 
en las principales revistas culturales francesas y españolas, como La Ilustración española y 
americana, que reprodujo obras como Niño dormido, 1882, o Retrato de Cory de Sandre 
de Gramont, 1890. La empresa Braun, Clément & Co. de París editó postales de Los 
pequeños pescadores (1883), entre otras obras. 
25Son escasos datos que se conocen sobre su biografía y trayectoria profesional. Cfr. 
BÉNEZIT, op. cit., (nota 3), T. I, p. 234; DIEGO, op. cit., pp. 130, 170 y 370; IBERO 
CONSTANSÓ, A., “Arosa, Margarita”, en Mujeres en la Historia de España, 
Enciclopedia biográfica, Barcelona, Planeta, 2000, pp. 407-408 y 768; COLL, op. cit., pp. 
48-50; RODRÍGUEZ DE LA TORRE, Fernando, Margarita Arosa, 
http://dbe.rah.es/biografias/27333/margarita-arosa (consultado el 25-3-2019). 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 116 - 

femeninos casi de tamaño natural, como La bañista (1,60 x 1,25 m.), 
expuesto en el Salón de París y de Bruselas en 1884 y en la Exposición 
Nacional de Bellas Artes de 1887. Otras obras protagonizadas igualmente por 
desnudos fueron La charmeuse, expuesta en el Salón Lyonnais en 1884, 
Andrómeda (Fig. 3) -Salón de París de 1885- o En casa del doctor Beni Barde 
-Salón de 1887; en esta última obra muestra la consulta del médico 
hidroterapeuta Beni Barde, en la que una mujer desnuda se dispone en el 
interior de una estancia, con sus manos atadas a la pared, como una moderna 
Andrómeda26. Además de participar en el Salón, Margarita Arosa colaboró 
activamente en el Salón de la Union des femmes peintres et sculpteurs, 
obteniendo el Segundo Premio en 1902, asociación de la que fue miembro del 
Comité y desempeñó el cargo de Secrétaire du Bureau entre 1901 y 190327. 
Su producción a partir de mediados de la década de 1890 se orientó a la 
representación de paisajes. 

Una pintora española que participó intensamente en los Salones y 
alcanzó diferentes galardones y reconocimientos en la escena cultural 
francesa fue María Luisa de la Riva y Callol (1859-1926). Desde mediados de 
la década de 1880 residía en París la pintora zaragozana, desarrollando una 
activa trayectoria profesional y una prolífica producción que obtuvo el 
reconocimiento de la crítica y galardones como Medalla de Bronce en la 
Exposición Universal de París de 1889, Medalla de Plata en la Exposición 
Universal de 1900 o la Ordre des Palmes Académiques de Francia y su 
nombramiento como Officier d’Académie (Palma de Plata)28. Especialista en 
los géneros considerados afines a la supuesta sensibilidad femenina, como la 
pintura de flores y los bodegones, María Luisa de la Riva supo utilizar esta 
circunstancia para posicionarse en un espacio propio en la escena artística 
francesa y española. Ello, a pesar de que algunos de sus bodegones ejecutados 
en gran formato -como Uvas de España (1898) (2,26 x 1,28 m.)- no fueron 
bien recibidos por la crítica, incómoda con el hecho de que una mujer 
abordara los grandes formatos. María Luisa de la Riva expuso en los Salones 
de forma regular desde el año 1885 hasta 1914, participando también en otras 
muestras francesas, españolas y del ámbito europeo en general. La artista 
exigió el reconocimiento de su actividad creativa como profesional del arte y 
contribuyó a visibilizar a las mujeres en instituciones integradas 
mayoritariamente por hombres, como la Société des Artistes Française, la 
Société d’aquarellistes français, la Société populaire des Beaux-Arts o la 
Asociación de Artistas Españoles residentes en Francia. Asimismo, fue 
                                                
26 Margarita Arosa realizó esta pintura inspirándose en los métodos recogidos en el 
Manual médico de hidroterapia del Dr. Beni-Barde, del que se realizaron numerosas 
ediciones en las últimas décadas del siglo; Chez le docteur Berni Barde fue reproducida en 
el Salon Illustrée, Paris, 1887, p. 188; cfr. también Catalogue du Salon, Paris, 1887, p. 5. 
Las obras de la artista protagonizadas por desnudos fueron editadas en postales por Braun, 
Clément & Co. de París. 
27 Cfr. SANCHEZ, Pierre, Dictionnaire de l’Union des Femmes Peintres et Sculpteurs 
(1882-1965), Paris: L’échelle de Jacob, 2010, pp. 41, 43, 102. 
28 Sobre María Luisa de la Riva, cfr. DIEGO, op. cit., (nota 3); cfr. también ILLÁN, 
Magdalena y LOMBA, Concha, op. cit., (nota 2). 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

  - 117 - 

importante su compromiso en la lucha por la valoración de las artistas en la 
escena cultural europea, integrándose en instituciones feministas que 
abogaban por la igualdad de oportunidades entre mujeres y hombres como la 
Union des femmes peintres et sculpteurs -en cuyo Salón expuso desde 1896 a 
1914 y obtuvo el Segundo Premio en 190229-, la Sociedad de Pintoras de 
Berlín o la Sociedad de Pintoras de Viena, de la que fue Socia de Honor.  

Aunque este trabajo se centra en el estudio de las pintoras españolas, 
no obstante es preciso mencionar a las escasas escultoras españolas que 
expusieron en los Salones en la segunda mitad del siglo XIX, siendo una de 
ellas la zaragozana Ysabel Feer30. De padres franceses, Ysabel Feer -
posteriormente conocida como Mme. Cambon, adoptando el apellido de su 
esposo- se formó en París, en los estudios de J. Carlus y de F. Stecchi, 
concurriendo a los Salones entre 1885 y 1889. En ellos presentó retratos 
ejecutados en formato de busto y de medallones, con los que obtuvo cierto 
reconocimiento y su nombramiento como miembro de la Société des Artistes 
Français en 188931.  

Otras pintoras españolas participaron en los Salones de manera 
puntual, como la paisajista barcelonesa y discípula de Urgell Eleonor Carreras 
de Campa, quien presentó en 1872 la pintura Rue de Vimbodi, España; o, un 
año después, las pintoras, hijas de padres franceses, Margarita Philippe-
Lavallée32, nacida en Sevilla, y la madrileña Charles-Caliste Lafont33. En la 
década siguiente expuso la pintora Marie-Lucie Espego, de la que poca 
información se conoce más allá del hecho de que nació en España y que en 
1886 residía en la Avenue Wagram 56 de París, donde se formó con Colin y 
Dagnan, exponiendo en el Salón de 1886 un Retrato de Mme. P.34.  

 
La consolidación de las pintoras españolas: 1889-1900. 
En la Exposición Universal de París de 1889, y a pesar de que en la 

Sección española no hubo una presencia numerosa de mujeres artistas35, sin 

                                                
29 En este Salon de la Union de Femmes expuso en 1910 y 1914 su hija y discípula, María 
Dolores Muñoz de la Riva. En 1910 expuso una vitrina con obras realizadas en cobre y en 
estaño - Catalogue du Salon, Paris, 1910, nº. 5421- y en 1914, el pastel Retrato de Mlle. A. 
de S. - Catalogue du Salon, Paris, 1914, nº. 2952; también expuso la obra Rosas en el 
Salón de la Union des Femmes en 1910; cfr. SANCHEZ, op. cit., (nota 27), p. 1096.  
30 La escultora es citada en BÉNEZIT, E., op. cit., (nota 3), T. II, p. 266.  
31 Las obras que presentó en los Salones fueron las siguientes: Retrato de Mme. F. L., 
busto en yeso, Catalogue du Salon, Paris, 1885, p. 322; Retrato de Mlle. M. D., medallón 
en yeso (adquirido por Mme. F. D.), Catalogue du Salon, Paris, 1886, p. 322; Retrato de 
M. le pasteur Fourneau, busto en yeso, y Retrato de M. Raoul Feer, medallón en yeso, 
Catalogue du Salon, Paris, 1889, p. 331.  
32 Margarita Philippe-Lavallée, discípula de Ernst Quost, presentó Rosas y lilas, pintura 
sobre porcelana, Catalogue du Salon, Paris, 1873, p. 187.  
33 Charles-Caliste Lafont, formada con Mme. De Mirbel, presentó dos miniaturas, Retrato 
de Mme… y Retrato de M….; Catalogue du Salon, Paris, 1873, p. 129.  
34 Cfr. Catalogue du Salon, Paris, 1872, p. 42; Catalogue du Salon, Paris, 1886, p. 74.  
35 Las expositoras en la Sección española y las obras exhibidas fueron: Mme. Ayrton de 
los Ríos (pintora londinense que obtuvo la nacionalidad española al casarse con Ricardo de 
los Ríos), Regreso de la caza, La place est prise, Naturaleza Muerta, Lectora (pastel); 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 118 - 

embargo, sí se produjo, en general, una mayor visibilización de las creadoras, 
muchas de las cuales obtuvieron el reconocimiento a su talento en forma de 
galardones. Ello influiría en que en la década de 1890 se asistiera a un 
incremento de la concurrencia de expositoras en el Salón y, en el caso de las 
artistas españolas, se advierte, por un lado, la consolidación de las pintoras 
mencionadas en las páginas precedentes -María Luisa de la Riva, Amélie 
Beaury-Saurel, Antonia Bañuelos, Amelia Lacazette, Margartia Pedroso de 
San Carlos, Marie-Julienne Aubry, Margarita Arosa, etc.-, y, por otro, el 
acceso al Salón de otras artistas, algunas de las cuales llegaron a afianzar sus 
trayectorias en las primeras décadas del siglo XX, mientras otras expusieron 
únicamente de forma esporádica.  Este último caso es aplicable a la princesa 
Marie-Januaria de Bourbon, nacida en La Habana y discípula de Alfred 
Stevens, que presentó en 1890 la pintura Claveles36, a la sevillana Antonina 
Jeanne Étienne, hija de padres franceses y formada en París con la 
miniaturista Mme. C. Thorel, que expuso en el Salón de 1894 y 1895 varias 
miniaturas37 y a la escultora madrileña que figura en los Salones como Mme. 
Cormon Ferendy, expositora en las ediciones de 1897 y 189838. 

Una trayectoria amplia y consolidada desarrolló la pintora madrileña 
Lucie Billet (1862-1906), formada en los estudios de los pintores 
Bouguereau, Ferrier, Doucet, Bramtot, Baschet o Checa, quien expuso en los 
Salones entre 1894 y 1901, abordando asuntos que continuaban siendo 
controvertidos para una artista, como el desnudo, y especializando parte de su 
producción en la temática orientalizante (Fig. 4)39.  

También madrileña e hija de padres franceses, es Luisa Léchelle, más 
conocida como Luisa Chatrousse, apellido de su esposo, el escultor y escritor 
Emile-François Chatrousse. La pintora se formó en París, inicialmente en las 
Écoles professionelles y con Gaston Anglade y, a partir de la década de 1890, 
con Jean Geoffroy y Mme. Thoret. Comenzó a exponer en los Salones en 
1883 y, tras una ausencia de 14 años y después del fallecimiento de su 
esposo, concurrió de nuevo al Salón, obteniendo 1897 una Mención 

                                                                                                           
Antonia Bañuelos, Niño dormido; Fernanda Francés, Lo de San-Antón y Naturaleza 
muerta; María Luisa de la Riva, Uvas de España; Adela Ginés, Un gallo muerto (barro 
cocido); cfr. Exposition Universelle Internationale de 1889 a Paris, Catalogue Général 
Officiel, Vol I, Lille: Imprimerie L. Daniel, 1889, pp. 165-172. 
36 Participó en el Salón de 1890 con la obra Claveles, Catalogue du Salon, Paris, 1890, p. 
25.  
37 Expuso dos miniaturas sin identificar en 1894, Catalogue du Salon, 1894, p. 183 y 
Retrato y Estudio de mujer, Catalogue du Salon, 1895, p. 193. 
38 Expuso un Retrato de niño, busto en barro cocido, Catalogue du Salon, Paris, 1897, p. 
280, y Marie, medallón en yeso, Catalogue du Salon, Paris, 1898, p. 328.  
39 En el Salón de 1894 expuso en la sección de Dibujo Mujer desnuda. Estudio; Catalogue 
du Salon, Paris, 1894, p. 163. Otras obras expuestas en el Salon fueron: Esclava, pastel, 
Catalogue du Salon, Paris, 1895, p. 179; En la casa del escribano público, Catalogue du 
Salon, Paris, 1897, p. 16; Retrato de Mlle. S., Catalogue du Salon, Paris,  1899, p. 19; 
Retrato de M. S., Catalogue du Salon, Paris, 1899, p. 19; Retrato de Mlle. S., Catalogue du 
Salon, Paris, 1901, p. 20 (reproducido en el Catalogue Illustré du Salon, Paris,  1901, p. 
158). En el mercado artístico han sido localizadas dos pinturas de temática orientalizante: 
Joven con plato de frutas y Retrato de una mujer del Norte de África. 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

  - 119 - 

Honorífica y su nombramiento como miembro de la Société des Artistes 
Française40. Poco después abrió su propio atelier en el número 13 de la rue 
de l’Ancienne-Comédie y desarrolló su actividad profesional como pintora y 
como docente en la École municipale de dessin et d’arts appliqués à 
l’industrie de París, de la que llegó a ser Directora. Comprometida con la 
situación de las mujeres en la escena artística en las primeras décadas del 
siglo XX, Luisa Chatrousse llevó a cabo una intensa labor como Secretaria en 
diferentes ediciones del Congrès International de l’enseignement du dessin, 
participó en los Salones de la Union des Femmes Peintres et Sculpteurs entre 
1902 y 1907 y escribió el libro La mujer en las industrias del Arte41.  

 
Conclusiones. 
Las pintoras españolas que participaron en los Salones parisinos 

contribuyeron notoriamente a visibilizar la presencia de las mujeres creadoras 
en ese gran evento cultural y social de proyección internacional. Sin duda, se 
convirtieron en referentes para otras jóvenes aspirantes a artistas, y ello, no 
solo en relación al difícil acceso de las mujeres a una formación y 
profesionalización en el espacio artístico, sino impulsado una actitud 
ambiciosa que la sociedad decimonónica había intentado silenciar en las 
mujeres a través de estereotipos basados en valores como la modestia, la 
humildad y el pudor, cercenando, con ello, las legítimas aspiraciones 
profesionales de las artistas.  

En el conocimiento de estas pintoras que se atrevieron a cuestionar 
las reglas establecidas por un entorno especialmente hostil a la valoración de 
las capacidades de las mujeres, queda mucho por hacer. Afortunadamente son 
numerosas las investigaciones que se están implementando para paliar ese 
profundo desconocimiento, vigente aún en la sociedad actual, sobre una parte 
imprescindible de la historia de la cultura en general, y española en particular, 
como son las aportaciones de las mujeres artistas. Por ello, es preciso y 
urgente impulsar la realización y la difusión de esos necesarios estudios, que 
contribuirán a valorar de forma justa, al margen de prejuicios y de 
informaciones tendenciosas, el talento creativo de las mujeres artistas.  

                                                
40 La artista es citada brevemente en BÉNEZIT, J., op. cit., (nota 3), T. I, p. 933. En 1883 
expuso como Gabrielle-Luisa Léchelle, señalando que nació en Madrid y que había 
obtenido la nacionalidad francesa, y presentó una pintura sobre cristal titulada Cabeza de 
niño, copia de van Dyck, Catalogue du Salon, Paris, 1883, p. 272. Concurrió en otras 
ediciones del Salón con las obras Retrato de Emile Chatrousse, escultor, Catalogue du 
Salon, Paris, 1897, p. 35; Retrato de Mme. J. D., Catalogue du Salon, Paris, 1901, p. 45; 
Coqueta! (estudio de desnudo), Catalogue du Salon, Paris, 1904, p. 42; Retrato de Mlle. A. 
D., Catalogue du Salon, Paris, 1905, p. 36.  
41 CHATROUSSE, L., La femme dans les industries d’art, Paris: Librairie de 
l’enseignement technique, 1925. Otras publicaciones sobre la docencia artística en general 
son: CHATROUSSE, L., BASTIEN, M. J., PILLET, F. J., COQUELET, L., Congrès 
International de l’enseignement du dessin, Ministére du commerce, Paris: Imprimerie 
Nationale, 1900; Luisa Chartrousse fue la Secretaria General de dicho Congreso. Cfr. 
también CHATROUSSE, L., Congrès International de l’enseignement du dessin, Berna, 
1904. Rapporteur général pour la France, Paris: Impr. De J. Dumoulin, 1905.  



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 120 - 

BIBLIOGRAFÍA:  
 
ANÓNIMO, La Chronique des arts et de la curiosité, 28-11-1874. 
ANÓNIMO, El Imparcial, 6-5-1875, p. 2. 
BÉNEZIT, E., Dictionnaire critique et documentaire des peintres, sculpteurs, 
dessinateurs & graveurs de tous les tempes et de tous les pays. 3 Vols., Paris: 
Ernst Gründ, Éd. 1924. 
BONNIN, A., “Salon de 1873. Es peintres d’Histoire”, La Presse, 1-6-1873, 
p. 2. 
CHATROUSSE, L., La femme dans les industries d’art, Paris: Librairie de 
l’enseignement technique, 1925.  
CHATROUSSE, L., BASTIEN, M. J., PILLET, F. J., COQUELET, L., 
Congrès International de l’enseignement du dessin, Ministére du commerce, 
Paris: Imprimerie Nationale, 1900. 
CHATROUSSE, L., Congrès International de l’enseignement du dessin, 
Berna, 1904. Rapporteur général pour la France, Paris: Impr. De J. 
Dumoulin, 1905. 
COLL, Isabel, Diccionario de mujeres pintoras en la España del siglo XIX, 
Barcelona: El centaure groc, 2001. 
DIEGO, Estrella de, La mujer y la pintura del XIX español. Cuatrocientas 
olvidadas y algunas más, Madrid: Ed. Cátedra, 2009.  
DUPLATRE-DEBES, Brigitte: “El exilio artístico de los pintores españoles e 
hispanoamericanos en el París finisecular”, Actas XVI Congreso AIH. T. II, 
París, 2010. 
FLAQUER I REVAUD, Sílvia, PAGÈS I GILIBETS, María Teresa, 
Inventari d’artistes catalans que participaren als salons de Paris fins l’any 
1914, Barcelona: Diputación de Barcelona, 1986.  
FULANA DE TAL, Recuerdos de Cádiz y Puerto Real, Paris: Librería de 
Garnier Hermanos, 1899. 
IBERO CONSTANSÓ, A., “Arosa, Margarita”, en Mujeres en la Historia de 
España, Enciclopedia biográfica, Barcelona, Planeta, 2000. 
ILLÁN, Magdalena y LOMBA, Concha, catálogo de la exposición Pintoras 
en España (1859-1926). De María Luisa de la Riva a Maruja Mallo, 
Zaragoza: Prensas de la Universidad de Zaragoza, 2014. 
ILLÁN, M., “La pintora andaluza Madame Anselma en Francia: nueva 
aportación al catálogo de su obra”, Laboratorio de Arte, nº. 27 (2015), pp. 
659-667. 
ILLÁN, M., “La pintora Matilde Aïta de la Peñuela: «una joven artista 
española, muy meritoria» en el París del Segundo Imperio”, De Arte, 17, 
(2018), pp. 111-120. 
ILLÁN, M., “«Un excelente alegato feminista a favor de los derechos de la 
mujer por una pintora». La representación de la «femme moderne» en la obra 
de Amélie Beaury-Saurel (1848-1924), Arenal, Revista de Estudios de 
Mujeres, (en prensa). 
M. C., Biografía artística de Madame Anselma, Paris: Librería de Garnier 
Hermanos, 1908. 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

  - 121 - 

NOËL, Denise, Les femmes peintres au Salon: Paris, 1863-1889, Paris, 
Université de Paris 7, Tesis doctoral inédita, 1997. 
OSSORIO Y BERNARD, Manuel, Galería biográfica de artistas españoles 
del siglo XIX, Madrid: Imprenta de Moreno y Rojas, 1883-1884. 
RODRÍGUEZ DE LA TORRE, Fernando, Margarita Arosa, 
http://dbe.rah.es/biografias/27333/margarita-arosa (consultado el 25-3-2019). 
SANCHEZ, Pierre, Dictionnaire de l’Union des Femmes Peintres et 
Sculpteurs (1882-1965), Paris: L’échelle de Jacob, 2010. 
VÉRON, Théodore, Dictionnaire Véron, Salon 1880, Paris: M. Bazin, 1880. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 122 - 

 
 
Figura 1. Anselma (Alejandrina Gessler), Juno, 1882-1885. Grabado reproducido 
en Collection Jaquet. La gravure sur bois. Collection de gravures extraites de 
périodiques et de journaux illustrés du XIX siècle, 1800-1900. 
 
 
 
 
 
 
 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

  - 123 - 

 
 
Figura 2. Amélie Beaury-Saurel, Nuestras pioneras, 1914. Bibliothèque 
Margarite Durand, Ville de Paris. Portail des Bibliothèques Municipales 
Spécialisées, Bibliothèque Margarite Durand, Ville de Paris. 
 

 
 
Figura. 3. Margarita Arosa, Andrómeda, h. 1885.  



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 124 - 

 
 
Figura 4. Lucie Billet, Mujer de Argelia (Bereber), h. 1890. Óleo sobre lienzo, 
55,5 x 46,5 cm. 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 125 - 

 
 
 
 

 
VISIBILIZAR DESDE LA COLECTIVIDAD. 
EXPOSICIONES DE MUJERES ARTISTAS 

 
 
 
 

Daniel Vizcaíno Ruiz 
Universidad Pablo de Olavide de Sevilla 

 
 El presente trabajo está orientado al estudio y análisis de las primeras 
experiencias colectivas que se dieron entre mujeres artistas en la época contemporánea, 
desde las primeras exposiciones a nivel internacional que se produjeron a lo largo del siglo 
XIX, hasta la irrupción del movimiento feminista en el ámbito estadounidense durante la 
segunda mitad del XX.  La colectividad, entendida como una herramienta de visibilización 
que se da en un contexto de desigualdad, se convierte en el principal hilo conductor de esta 
investigación. 
 

Palabras clave: Arte, mujer, género, exposiciones, feminismo. 
 

The present work focuses on the study and analysis of the first collective 
experiences that occurred among women artists in the contemporary era, from the first 
exhibitions that took place at an international level throughout the 19th until the irruption 
of the feminist movement in the American field during the second half of the 20th. The 
community, understood as a visibility tool that occurs in a context of inequality, becomes 
the main theme of this research. 

 
Keywords:  Art, women, gender, exhibition, feminism. 

 
 

Marcela Lagarde, una de las caras más visibles del feminismo 
latinoamericano, define el concepto de sororidad como aquella alianza y 
unión entre mujeres destinada a “contribuir con acciones específicas a la 
eliminación social de todas las formas de opresión y al apoyo mutuo para 
lograr el poderío genérico de todas y el empoderamiento vital de cada 
mujer”1. Podemos entender el término, por tanto, como un acuerdo o pacto 
establecido entre mujeres que viven bajo una misma opresión y que buscan, 

                                                
1 SILVESTRE, M.; ROYO, R.; ESCUDERO, E.: El empoderamiento de las mujeres como 
estrategia de intervención social. Bilbao: Publicaciones de la Universidad de Bilbao, 2014, 
p. 296. 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 126 - 

desde la solidaridad y el entendimiento, “borrar las fronteras patriarcales de 
género en cuanto a los derechos humanos de las mujeres”2. 

Lagarde plantea la sororidad como una herramienta para crear una 
política verdaderamente feminista bajo unos intereses particulares, intereses 
que en el caso de las mujeres artistas han estado siempre bastante claros: 
otorgar una mayor visibilidad a sus obras y facilitar su profesionalización y su 
acceso al mundo laboral y al mercado del arte. Con el fin de solventar estos 
obstáculos, y ya desde el siglo XIX, las exposiciones colectivas de mujeres se 
han ido sucediendo con el fin de dar voz a unas artistas cuyas obras han sido 
siempre relegadas a un segundo plano por parte de la crítica, del público y de 
los historiadores del arte. En este sentido, basta recordar la total ausencia de 
nombres femeninos en un manual de referencia como es La Historia del Arte 
de Ernst H. Gombrich.  

La colectividad es y ha sido utilizada como una herramienta para 
mostrar a la sociedad la producción artística de muchas mujeres cuyos 
nombres, de no ser por estas exposiciones colectivas, habrían pasado 
desapercibidos para una gran mayoría.  
 

Las primeras experiencias colectivas.   
Mucho antes de los debates feministas iniciados en la década de los 

sesenta del siglo pasado en torno a la presencia femenina en el mundo del 
arte, ya se habían dado algunos ejemplos de experiencias colectivas llevadas a 
cabo entre mujeres con el fin de solventar las dificultades con las que se 
encontraban a la hora de desarrollarse como artistas. 

Las primeras exposiciones de mujeres artistas de las que tenemos 
constancia datan de mediados del siglo XIX, y surgieron ligadas a la creación 
de diferentes sociedades y colectivos de mujeres que buscaban hacer frente a 
un sistema que les obstaculizaba su pleno crecimiento como artistas, 
especialmente en lo referido a la educación. Uno de los casos más relevantes 
de este tipo de sociedades fue la Society of Female Artists de Londres, 
fundada en 1855 por Harriet Grote, Elizabeth Eastlake y Jenny Lind. Desde 
sus inicios, la Society of Female Artists organizó exposiciones anuales con el 
objetivo de visibilizar y poner en valor la obra realizada por mujeres. La 
primera exposición de dicha sociedad tuvo lugar en 1857, y en ella se 
expusieron más de 350 trabajos, incluyendo pinturas, acuarelas y esculturas. 
Esta primera exposición de la sociedad londinense tuvo buena acogida entre 
el público y la crítica, y así figura en una nota recogida por el diario Evening 
Mail de aquel mismo año:  

 
Nadie que visite Londres durante esta temporada debe perderse una visita a esta 

interesante exposición, de un talento que hasta ahora sólo habíamos visto en ejemplos 
escasos y aislados. Que teníamos a mujeres artistas es algo que todo el mundo sabía, pero 
que teníamos a mujeres artistas que podían llenar una gran sala en Oxford Street con obras 
tan respetables es un hecho que ahora se da a conocer por primera vez3. 
                                                
2 LARGARDE Y DE LOS RÍOS, M., "Pacto entre mujeres. Sororidad", en Aportes, nº 25 
(2006), p. 131. 
3 “Society of Female Artists”, Evening Mail, 1 de junio de 1857, p. 8. 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

  - 127 - 

No obstante, y a pesar de las buenas intenciones de estas 
exposiciones, no faltaron las voces críticas que consideraban que este tipo de 
iniciativas podían perjudicar, más que favorecer, la concepción que la 
sociedad tenía de las mujeres artistas4.  Una de estas voces fue la de Florence 
Fenwick Miller, una prestigiosa periodista de la época que arremetió contra la 
exposición anual de la Society of Female Artists con estas palabras recogidas 
por el diario The Illustrated London News:  

 
La Exposición Anual de Mujeres Artistas está conformada por obras, en su 

mayor parte, que no puede entrar en ninguna de las grandes exposiciones generales, y por 
lo tanto es más engañosa y perjudicial para la posición de las mujeres en el arte. Todos 
sabemos que el trabajo débil, cotidiano y tímido, que es en general lo que se muestra allí, 
no representa los logros alcanzados por las mujeres en mundo del arte [...] da la impresión 
de que el trabajo de las mujeres es inevitablemente de tercera categoría. No hay sexo en el 
arte. La "Real Escuela Femenina de Arte" es un asunto diferente. Proporciona un cierto 
grado de ayuda para las mujeres jóvenes que no podrían obtener de otra manera5. 

 
Un caso similar al de la Society of Female Artists fue el de la Union 

des femmes peintres et sculpteurs, fundada en 1881 en París por la escultora 
Hélène Bertaux. Del mismo modo que la sociedad inglesa, una de las 
principales labores de la Union des femmes fue la de organizar una exposición 
anual dedicada exclusivamente a mostrar la obra realizada por mujeres. La 
primera exposición tuvo lugar en enero de 1882, en el salón del Círculo de las 
artes liberales (“Sala Vivienne”) y tuvo buena acogida por una parte de la 
crítica:  

 
Si existe un colectivo artístico con el cual simpatizamos, ese es la de las mujeres 

artistas. El diario Rappel nunca ha desperdiciado la ocasión de apoyar y defender todos los 
derechos sociales que pueden reivindicar las mujeres […] Para resumir mi impresión, hay 
en esta exposición un gran número de trabajos muy interesantes y que merecen nuestro 
más sincero elogio. Deseamos una larga existencia a la Unión de Mujeres6. 
 

En este tipo de exposiciones, según las crónicas realizadas por la 
crítica de la época, era habitual que abundasen los retratos, los paisajes, las 
naturalezas muertas y, sobre todo, las pinturas florales por encima de 
cualquier otro tipo de géneros. La preeminencia de estos temas, considerados 
menores y asociados tradicionalmente al carácter femenino por su delicadeza 
y su menor tamaño, y la escasa presencia en estos salones de lo que entonces 
se consideraban grandes géneros, como la pintura de Historia, era suficiente 
para que determinados críticos alzasen su voz, en un tono paternalista propio 
de la época, para recordar que, a pesar de la valentía y el esfuerzo, una mujer 
nunca sería capaz de superar a un hombre en lo que a cuestiones de creación 
artística se refiere: 

 

                                                
4 FRASER, H.: Women Writing Art History in the Nineteenth Century: Looking Like a 
Woman.  Cambridge: Cambridge University Press, 2014, p. 175. 
5 The illustrated london news, 26 febrero de 1898, p. 29. 
6 “Exposition de l’Union des femmes”, Diario Le Rappel, 26 de enero de1882, p. 2. 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 128 - 

No me queda mucho espacio que dedicar para hablar sobre la Union des Femmes 
Peintres et Sculpteurs, cuya importancia numérica aumenta cada año. ¿Aumenta de la 
misma manera su importancia artística? Es evidente que no. Entre algunos cientos de 
mujeres que manejan el pincel y el cincel, hay muchas que no carecen de habilidad ni de 
gusto; pero las más famosas no pueden, en el arte que ejercer, ni tan siquiera compararse 
con sus colegas del sexo fuerte […] Dicho esto, conviene hacerle justicia a este grupo de 
mujeres valientes, algunas de las cuales encuentran en el arte que cultivan una profesión a 
veces lucrativa, y otras un pasatiempo agradable e inteligente7. 

 
Junto a estas exposiciones de carácter anual organizadas por 

sociedades de artistas, la sororidad entre mujeres tuvo dos momentos 
importantes durante la segunda mitad del siglo XIX, que estuvieron 
relacionados con un fenómeno tan singular como fue el de las exposiciones 
universales. El primero tuvo lugar con motivo de la Exposición Universal de 
Filadelfia de 1876, también conocida como la Exposición del Centenario, la 
primera feria de carácter internacional que tuvo lugar en Estados Unidos. Uno 
de los logros de esta exposición fue la creación de un pabellón dedicado 
exclusivamente a mostrar el trabajo realizado por mujeres. El Women’s 
Pavilion -Pabellón de las Mujeres- (Fig. 1), como se denominó dicho recinto, 
fue impulsado por el Women’s Centennial Executive Committee’s (Comité 
Ejecutivo Femenino del Centenario), presidido por Elizabeth Duane 
Gillespie, bisnieta de Benjamin Franklin.  El pabellón fue, en palabras de 
Whitney Chadwick, “el más poderoso y visible símbolo del movimiento 
femenino en pro de la igualdad de derechos y el más claro exponente del 
estatus separado de la mujer”8. En efecto, este edificio supuso, por primera 
vez, una visibilización del trabajo de la mujer a un nivel internacional, ya que 
su interior acogió la obra de casi mil quinientas mujeres de al menos trece 
países9. Una crónica acerca del Women’s Pavilion aparecida al poco tiempo 
de su inauguración decía lo siguiente:  

 
Desafío a las galerías del país a mostrar, en un sentido general, una mayor 

variedad de exposiciones de arte en las que se admitan el buen gusto y un planteamiento 
tan alentador como la que aparece en el Women's Pavilion. Se hace uso de la genialidad, la 
energía, la habilidad, con una extraña delicadeza, y el país se encuentra en deuda con estas 
mujeres cuya misión ha sido impulsar la posición de su sexo en este movimiento del 
Centenario y así otorgarle a la sociedad internacional la oportunidad de ver lo que una 
mujer puede hacer en el mismo campo competitivo que el género homo10. 
 

El mismo autor de esta crónica nos habla de algunos de los objetos 
más curiosos que fueron exhibidos en el interior Women’s Pavilion: un 
órgano y una mesa realizados con 3000 piezas de madera; ornamentos y 
flores hechos con escamas de pescado; las trece formas primarias de 

                                                
7 "Exposition des Femmes Peintres et Sculpteurs", en La Chronique des arts et de la 
curiosité: supplément à la Gazette des beaux-arts, 8 de febrero de 1896, p. 47. 
8 CHADWICK, W., op.cit., p. 228. 
9 CORN, W.: Women Building History: Public Art at the 1893 Columbian Exposition. 
Berkeley y Los Angeles: University of California Press, 2011, p. 67. 
10 “Centennial Correspondence”, en Watertown republican, 9 de agosto de 1876, p. 7. 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

  - 129 - 

cristalización de la mica; un escritorio combinado, con mesa, fregadero y 
armario; e incluso una muestra de pelo de perro esquimal. En el plano 
artístico, sobresalieron algunas obras como el desaparecido cuadro La 
reprobación de Emily Sartain, que había ganado una medalla en el Salón de 
París un año antes11, el bello grupo escultórico La muerte de Cleopatra, de la 
célebre escultora afroamericana Edmonia Lewis12 o un busto, también de 
Cleopatra, de la norteamericana Margaret Foley. De entre todas las obras 
plásticas expuestas en el pabellón, destacó por encima de todas un modelo de 
Iolanthe ejecutado en mantequilla por Caroline Brooks, cuya belleza causó 
auténtica sensación entre los asistentes a la exposición, tal y como recogen los 
diarios de la época13. Con su Iolanthe, Brooks había conseguido transformar 
un medio doméstico y asociado a las mujeres como la mantequilla, en un 
material digno de las más nobles artes. Fue tal la acogida de la obra, que 
incluso los oficiales de la Exposición se plantearon trasladar la escultura a un 
lugar más visible14. 

La experiencia llevada a cabo en Filadelfia volvería a repetirse años 
más tarde con motivo de la Exposición Colombina Mundial de Chicago, 
inaugurada en 1893. En esta ocasión, se retomó la idea de crear un pabellón 
dedicado exclusivamente a mostrar los logros conseguidos por las mujeres. El 
edificio fue proyectado por la joven arquitecta Sophia G. Hayden (Fig. 3), y 
decorado en su interior con murales realizados por varias artistas, entre las 
que se encontraba la impresionista Mary Cassatt, quien realizó un mural, hoy 
desaparecido, que llevaba por título Modern Woman (Mujer Moderna) (Fig. 
4). El carácter reivindicativo de este pabellón quedó reflejado en el prefacio 
del catálogo oficial dedicado al arte y a las artesanías exhibidas en su interior:  

 
La Exposición Colombina Mundial ofreció a la mujer una oportunidad sin 

precedentes para mostrar al mundo una justificación de su reivindicación de ser colocada 
en completa igualdad con el hombre15. 
 

No obstante, y a pesar de su buena acogida entre los asistentes a la 
feria, este tipo de iniciativas siempre suscitaban críticas en torno a la 
conveniencia o no de separar las obras realizadas por mujeres en un espacio 
independiente. Así lo expresaba la empresaria y filántropa Bertha Palmer, 
unas de las promotoras del pabellón:  

 
 Al reunirse la Junta de Directoras en Chicago, encontramos que el primer deber 

importante que debía resolverse era si el trabajo de las mujeres en la Feria debía mostrarse 
por separado o conjuntamente con el trabajo de los hombres bajo las condiciones 

                                                
11 GREER, G.: La carrera de obstáculos. Vida y obra de las pintoras antes de 1950. 
Madrid: Editorial Bercimuel, 2005, p. 331. 
12 PRIETO, L. R.: At Home in the Studio: The Professionalization of Women Artists in 
America. Cambridge y Londres: Harvard University Press, 2001, p. 128. 
13 The daily dispatch., 8 de septiembre de 1876, p. 3. 
14  PRIETO, L. R, op.cit., p. 129. 
15 HOWE, M. (ed.): Illustrated Art and Handicraft in the Woman’s Building. Chicago, 
1893, prefacio (s/n). 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 130 - 

generales. Una cuestión candente, pues sobre este tema cada uno tenía firmes opiniones, y 
se daban importantes sensaciones por ambas partes, especialmente por aquellos que 
apoyaban una exhibición separada creyendo que la extensión y variedad de la valiosa labor 
realizada por las mujeres no serían apreciadas ni comprendidas a menos que se mostrara en 
un edificio separado de la obra de los hombres. Por otro lado, los pensadores más 
avanzados y radicales consideraban que la exposición no debía establecerse en base al 
sexo, sino al mérito, y que las mujeres habían llegado al punto de poder competir al lado 
de los hombres, con una buena oportunidad de éxito…16. 

 
En cuanto a las obras expuestas en el pabellón de Chicago, 

destacaban nombres de reconocido prestigio como los de las pintoras Cecilia 
Beaux y Elizabeth Thompson, de quien se expuso su obra Quatre Bras, y las 
escultoras Edmonia Lewis y Anne Whitney, que con anterioridad habían 
expuesto en el pabellón de Filadelfia de 1876. Junto a estas obras, y como era 
común en este tipo de exposiciones, también se exhibían trabajos de menor 
calidad que servían a los críticos más voraces para acusar el Pabellón de las 
mujeres de mediocre17. 

A pesar de algunas críticas recibidas, lo cierto es que estas iniciativas 
surgidas a lo largo del siglo XIX fueron el reflejo de una incipiente 
conciencia colectiva que comenzaba a gestarse y que tendría su eclosión 
durante la segunda mitad del siglo XX, coincidiendo con la lucha feminista y 
los movimientos sociales por los derechos de la mujer.  

En el caso español, siguiendo la tradición iniciada en países como 
Francia y Reino Unido, la primera exposición de mujeres artistas de la que 
tenemos constancia tuvo lugar en 1896 en la Sala Parés de Barcelona, y fue 
promovida por el marchante que da nombre a dicha galería, Joan Baptista 
Parés18. El prestigioso crítico de arte Ramón Caiselles escribió un artículo 
titulado “El arte femenino en la Sala Parés” con motivo de esta primera 
exposición, en el que elogiaba la idea de una muestra colectiva:  

 
 La idea de agrupar en una Exposición las obras pictóricas de un centenar de 

señoras o señoritas ha sido no solo simpática y feliz, sino original, por lo menos entre 
nosotros, pues, como se ha dicho y repetido estos días, una manifestación de este género—
género femenino—no se ha celebrado en España todavía […] En resumen: una exposición 
brillante y nutrida, por la que es de elemental justicia felicitar a las distinguidas 
concurrentes, que saben contribuir a la cultura general, consagrando sus facultades al 
estudio de Bellas Artes, en una de sus hermosas manifestaciones19. 

 
No obstante, y a pesar de algunos elogios de la crítica hacia la 

exposición, este tipo de iniciativas fueron percibidas como un simple 
pasatiempo con el que cubrir el entretenimiento de las señoritas bien 
formadas que nunca podrían equipararse a los grandes artistas masculinos. El 

                                                
16 Íbid., p. 11. 
17 CHADWICK, W., op.cit., pp. 249-250. 
18 COLL, I.: Diccionario de Mujeres Pintoras en la España del Siglo XIX. Sant Sadurní 
d’Anoia: Centaure Groc, 2001, p. 27. 
19 CASELLAS, R., “El arte femenino en el Salón Parés”, La Vanguardia, 24 de diciembre 
de 1896, p. 4. 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

  - 131 - 

propio Ramon Caiselles, en el mismo artículo antes citado, se reafirma en la 
opinión de que la mujer es más apta para la copia y para los géneros menores:  
 

Esta pasividad nativa del genio de la mujer, más hábil siempre para la imitación 
que para el invento […] Aunque el estudio de la figura humana parece más propio del arte 
varonil, no faltan en la Exposición femenina artistas que, al aire libre o en interior, cultivan 
el género con notable lucimiento20. 

 
Dos años más tarde de la primera exposición, Raimon Caisellas 

volvía a escribir un artículo titulado “A propòsit de la Exposició de Can 
Parés”, en el que confesaba haber recibido numerosas cartas de protestas de 
personas que se habían sentido ofendidas por sus elogios hacia una iniciativa 
como esta:  
 

Hace dos años, cuando se expusieron por primera vez en el Salón Parés los 
cuadros pintados por señoras y señoritas, tuve la mala ocurrencia de escribir un artículo 
elogiando aquel movimiento feminista de arte. Digo "mala ocurrencia" porque, al día 
siguiente después de escribir el artículo, iba a recibir una lluvia de cartas recriminatorias y 
de reprimendas verbales, que me dejaron medio aturdido21. 
 

Las exposiciones en la Sala Parés se continuaron celebrando hasta 
1900, y constituyeron así el primer gran ejemplo de muestra colectiva de 
mujeres artistas en nuestro país. Posteriormente se celebraron otras muestras 
de menor entidad, pero siempre asociadas a un mero pasatiempo femenino. 
Habrá que esperar hasta la década de los años sesenta del siglo XX, con le 
creación del Salón Femenino de Arte Actual, para volver a encontrarnos con 
un caso verdaderamente relevante de exposición colectiva. 
 
El Salón Femenino de Arte Actual. 

El Salón Femenino de Arte Actual surgió en Barcelona en 1962 con 
el fin de dar mayor cobertura y repercusión a la obra artística realizada por 
mujeres, en un momento en el que, si bien ya se habían dado enormes pasos 
en torno a la cuestión de la mujer artista, ésta todavía seguía teniendo un 
menor grado de reconocimiento y visibilidad frente a la supremacía 
masculina. El Salón, que se mantuvo en activo durante diez años, se 
convirtió, pese a su olvido posterior, en uno de los grandes hitos a nivel 
nacional que se dieron en España en el ámbito de las exposiciones colectivas 
de mujeres. La escritora Maria Aurelia Capmany, en la introducción del 
catálogo del VIII Salón Femenino de Arte Actual, se refería así a las causas y 
motivaciones de la creación del salón, a la vez que denunciaba la exclusión de 
la mujer en otros ámbitos de la sociedad:  

 
Hay un hecho histórico, documentado, esto sí, que no tenemos derecho a olvidar: 

la historia de la pintura nos ofrece abundantes ejemplos de hombres pintores y escasos, 
muy escasos, de mujeres pintoras. Pero no podemos nada más que aceptar este hecho y 
                                                
20 Ibídem. 
21 CASELLAS, R., “A propòsit de la Exposició de Can Parés”, La Veu de Catalunya, 9 de 
enero de 1899, p. 1. 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 132 - 

guardarnos, como de escaldarnos, de sacar consecuencias, pues sabemos muy bien que los 
toreros, los aviadores, los ingenieros, los peritos agrícolas, los directores de bancos, los 
tenientes coroneles, los obispos, los gánsteres, suelen ser hombres. En estas carreras las 
mujeres encuentran todavía más dificultades que para entrar en el gran mercado 
internacional de la pintura. Si, por otro lado, nos detenemos a pensar que las facultades 
femeninas sirven magníficamente para los oficios de hiladora, tejedora, “sus labores”, 
maestra, bibliotecaria, enfermera, poeta, podríamos llegar a la conclusión de que las 
facultades de creación femenina se desarrollan sin inconvenientes en los campos que el 
hombre abandona gustosamente por poco rentables22. 
 

La escritora continúa haciendo referencia a las dificultades que la 
mujer encuentra para adentrarse en el mundo del arte y, por extensión, de la 
cultura en general, un hecho que justificaría la creación de un salón 
“femenino”, aún para sorpresa de muchos: 

 
Hace tanto tiempo que dura este combate femenino que algunos ingenuos o 

algunos malintencionados –a menudo la ingenuidad se expresa en forma de mala 
intención- han decidido que el problema masculino y el problema femenino, el problema 
negro y el problema obrero ya están resueltos, y les agrada sorprenderse cuando, por 
ejemplo, se anuncia un Salón Femenino. Haciendo uso de una lógica irrebatible, los 
malintencionados ingenuos pueden decir que los salones de arte nunca han sido 
masculinos. Y tienen razón, nadie habla del Salón masculino del automóvil, ni de la Bienal 
masculina de Sao Paulo, ni de la Academia masculina de la Lengua Española. No existe 
ningún examen previo de virilidad, es cierto, pero la tarjeta de identidad de una mujer es 
observada con prevención. Naturalmente, los malintencionados deducen que las 
dificultades que encuentra una mujer residen en sus propias virtudes, es decir, que la obra 
de creación femenina es una obra de menor cuantía, que escasamente consigue el 
promedio que otras expresiones de la cultura exigen. No entraremos en esta cuestión 
porque, como decía con ironía, un importante crítico de arte francés, nunca se ha podido 
demostrar que un cuadro de Goya es bueno y el de un tal José Ferrer es malo. 

Es preferible que nos decidamos a admitir que si las mujeres se agrupan para 
ofrecer su obra obtienen un primer resultado muy positivo: que el público distraído se dé 
cuenta de esta obra y se plantee el riesgo de juzgarla. 

Un riesgo, realmente, porque la primera tentación del crítico desprevenido será 
calificar de femenina la obra expuesta. No nos dejemos tentar por una calificación que no 
quiere decir más, o si lo quiere decir esconde siempre una intención minimizadora23. 
 

Para María Aurelia Capmany, el principal objetivo del Salón 
Femenino de Arte Actual no era otro más que el de dar visibilidad a la obra 
de un colectivo que, menospreciado por una sociedad patriarcal, veía su 
posición relegada a un segundo plano. La autora también incide en el hecho 
de que se trata de un salón femenino, y no de un salón de arte femenino, una 
aclaración fruto de las posibles críticas que pudieran acusar el salón de 
exclusivista. En relación con lo dicho por Capmany, también el crítico de arte 
Ángel Marsá, quien se había encargado de la asesoría artística del primer 
                                                
22 Catálogo del Salón Femenino de Arte Actual: con la colaboración del Excmo. 
Ayuntamiento y de la Excma. Diputación Provincial: Fiestas de la Merced. Barcelona: 
Diputación de Barcelona, 1969. 
23 Catálogo del Salón Femenino de Arte Actual: con la colaboración del Excmo. 
Ayuntamiento y de la Excma. Diputación Provincial: Fiestas de la Merced. Barcelona: 
Diputació de Barcelona, 1969. 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

  - 133 - 

salón, se pronunció en un artículo de la sección Gaceta de las Artes del 
Correo Catalán: 

 
Pero, entiéndase, no se trata de establecer distingos entre un arte masculino y un 

arte femenino, ya que el arte es indiferenciado en su esencialidad, y sólo en su proyección 
social, extrínseca al propio arte, puede señalarse esa dualidad de sexos. El I  Salón 
Femenino de Arte Actual no atiende, pues, a una postura banderiza, con la que jamás 
pensaron sus organizadoras, sino a una necesidad de mostrar monográficamente unos 
resultados que ahora, a la vista del conjunto, pueden calificarse de plenamente 
satisfactorios24. 

 
La cuestión en torno a si un salón de arte debía o no llevar el 

calificativo de “femenino” estuvo presente durante los diez años en que duró 
la muestra. Así, la teóloga y abogada Elisa Lamas, en un texto titulado La 
mujer y las artes en nuestra sociedad, incluida en la introducción del catálogo 
del IX Salón, defendía de una manera congruente la necesidad de organizar 
exposiciones colectivas de mujeres artistas mientras continuara existiendo 
una situación de desigualdad para ellas: 

 
¿Tiene sentido que unos artistas, que son mujeres, se reúnan para exponer sus 

obras, pudiendo presentarlas en los salones, digámoslo así, normales y corrientes? Y si lo 
tiene, ¿qué sentido es ese? […] ¿Es batalla ganada la de la integración de la mujer en la 
moderna sociedad? Pues no, aún no está ganada. Cierto que podemos ser Registradores de 
la Propiedad y hasta Fiscales, que las leyes van dejando de considerarnos parecidas a los 
locos y a los menores de edad, pero queda todavía muchísimo camino por recorrer. Aún las 
costumbres, aún la mentalidad social siguen viéndonos como una especie de hombres 
disminuidos, como unos seres humanos incompletos en comparación con el Arquetipo, con 
el rey de lo creado, con la medad de todas las cosas, es decir, como el varón. […] Creo que 
como artistas deben exponer en todos los salones, mostrar lo que son capaces de hacer 
junto a sus colegas masculinos, pero también creo que como mujeres, deben seguir 
reuniendo sus obras una vez al año, contribuyendo así a despertar la conciencia de una 
sociedad que conserva vivas y actuantes unos sentimientos que ya no tienen base25. 
 

El hecho de que un texto como el de Elisa Lamas, tan avanzado en 
sus planteamientos sobre la cuestión de la mujer artista, apareciera en nuestro 
país en 1970, un año antes de que Linda Nochlin escribiera su célebre artículo 
Why Have There Been No Great Women Artists? , ha de tenerse en 
consideración, pues la defensa de la necesidad de este tipo de muestras como 
medio de concienciación supone un claro ejemplo de los nuevos 
planteamientos, cercanos ya al movimiento feminista, que comenzaban a 
llegar a nuestro país.  

El tono general de la crítica fue favorable ante el calificativo de 
“femenino”, si bien suscitó debates en torno a si puede el arte ser calificado 

                                                
24MARSÁ, A., “El I Salón Femenino de Arte Actual”, El Correo Catalán, 19 de junio de 
1962. 
25 Catálogo del Salón Femenino de Arte Actual: con la colaboración del Excmo. 
Ayuntamiento y de la Excma. Diputación Provincial: Fiestas de la Merced. Barcelona: 
Diputació de Barcelona, 1970. 
 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 134 - 

de masculino o femenino. En un artículo para la revista Goya donde se 
recogía una crónica del I Salón, el crítico Alberto del Castillo se preguntaba, 
de manera reflexiva, acerca de la conveniencia o no de utilizar el calificativo 
de “femenino” para una muestra de arte: 

 
Ahora bien, ¿cómo se manifiesta la mujer en el arte? ¿Existe un arte femenino 

distinto del masculino? ¿Podría alguien asignar sexo a esta exposición? Porque la verdad 
es que la mujer actual pinta lo mismo que el hombre, aunque quizá cargue el acento en la 
ternura26. 
 

No quedaron igual de claras las razones por las que las organizadoras 
del Salón decidieron utilizar el término de “actual”. El objetivo era mostrar la 
obra de las artistas que por aquel entonces estaban en activo, tanto en nuestro 
país como fuera de él, desde las más jóvenes hasta aquellas que, como Olga 
Sacharoff o Rosario de Velasco, contaban con una larga carrera artística que 
se remontaba a los años anteriores a la Guerra Civil. Es por ello que en el 
Salón Femenino de Arte Actual no quedaban representadas sólo las corrientes 
más vanguardistas del momento como el informalismo, sino otras que ya no 
lo eran tanto. De esta ambigüedad acerca de lo “actual” del Salón se hacían 
eco en una crónica dedicada a la primera edición del certamen que apareció 
en la sección Arte y Letras de la Hoja del Lunes de Barcelona: 
 

Ahora bien, la calificación de “actual” dada al arte que se quiere distinga al 
recién nacido “Salón” nos parece poco precisa y, en cierto modo, tendenciosa. ¿No sería 
mejor denominarle “arte contemporáneo”? En realidad es lo mismo, pero no lo es si por 
arte “actual” parece entenderse el que, partiendo como mínimo del expresionismo, 
comprende y tiende a los conceptos más avanzados, en dirección al informalismo. Si fue 
éste el propósito de las activas organizadoras del «I Salón Femenino», algunas obras 
expuestas y, sobre todo, la presencia de la aludida ilustre invitada de honor, se hallan en 
contradicción con el espíritu del certamen. Por el contrario, si éste quiso dar cabida a 
“todo” el arte femenino contemporáneo, es evidente que en el “Salón” faltan muchos 
nombres: por ejemplo, las pintoras Teresa Condeminas, Nuria Llimona y Magda Folch, las 
escultoras María Llimona, Margarita Sans-Jordi y Luisa Granero, la gran ceramista 
Angelina Alós…y otras artistas que fuera prolijo enumerar. Si han sido invitadas a 
participar y han rehusado, no podemos culpar de ello a la comisión organizadora del 
“Salón”. Pero lo cierto es que, si éste aspira a representar a la total producción femenina 
contemporánea, resulta incompleto27. 
 

Pese a algunas críticas recibidas como la anteriormente expuesta, El 
Salón Femenino de Arte Actual tuvo un desarrollo continuo y harto invariable 
durante los diez años en que se celebró, desde 1962 a 1971. La sala Municipal 
de Exposiciones del Hospital de Santa Cruz de Barcelona fue el lugar elegido 
para el certamen, aunque las ediciones VIII y IX pasaron a celebrarse en el 
Palacio de la Virrena. A pesar de que sufrió algunos cambios puntuales a lo 
largo de su trayectoria, el Salón mantuvo siempre una misma dinámica de 
funcionamiento: participación de artistas tanto locales como extranjeras; la 
                                                
26 MUÑOZ LÓPEZ, P.:  Mujeres españolas en las artes plásticas. Pintura y escultura. 
Madrid: Editorial Síntesis. S.A., 2003, pp. 296-297. 
27 “El I Salón Femenino de Arte Actual”, Hoja del Lunes, 4 de junio de 1962. 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

  - 135 - 

representación de obras de arte no sólo plásticas, sino también aplicadas 
(cerámica, tapiz, esmalte); la concesión de premios por cada una de las 
distintas disciplinas; y la presencia de una o varias invitadas de honor por 
cada edición. 

En cuanto a las artistas más frecuentes del Salón, destacaron autoras 
como Nuria Llimona, Concepción Ibáñez, Mercedes de Prat, Angelina Alós y 
Emilia Xargay. A esta nómina de artistas se sumaron nombres de reconocido 
prestigio en el panorama nacional como Maruja Mallo, Amalia Avia, Julia 
Minguillón, Juana Francés y Ángeles Santos. De esta última se expuso su 
obra El Mundo en el VI Salón (1967), una pintura realizada por la artista 
vallisoletana en 1929 y que actualmente puede contemplarse en el Museo 
Nacional Centro de Arte Reina Sofía. En cuanto a las corrientes artísticas 
presentes en los sucesivos salones, la figuración se consolidaba frente a 
estéticas más vanguardistas como el informalismo. La pintura figurativa 
quedaba dividida en dos variantes bien diferenciadas: por un lado, una de 
carácter más realista representada por la obra de autoras como Amalia Avia y 
Concepción Ibáñez; por otro lado, una línea más expresionista reflejada en los 
lienzos de Gloria Morera, Concepción Hermosilla, Teresa Lázaro e Isabel 
Baquedano, entre otras. Por su parte, dentro de la abstracción y del 
informalismo, destacaba la calidad de las obras presentadas por Elena 
Paredes, María Asunción Raventós o María Teresa Roca.  

A pesar de las críticas favorables por parte de la prensa, las 
dificultades económicas para poder llevar a cabo una realización satisfactoria 
del Salón terminaron por acabar con este certamen anual. En palabras de la 
propia Mercedes de Prat, fueron “las dificultades de ir mendigando favores 
monetarios a entidades y amigos para sufragar premios en metálico”28  las 
que terminaron por imposibilitar la continuación del Salón. 

Dada su envergadura y su prolongación en el tiempo, el Salón 
Femenino de Arte Actual supuso un ejemplo único de reivindicación del 
papel de la mujer, tanto a nivel nacional como internacional. No obstante, al 
haberse llevado a cabo en un momento en que la conciencia feminista aún no 
estaba consolidada en España, el Salón no tuvo influencia en exposiciones 
posteriores y permaneció en el tiempo como una experiencia aislada, aunque 
de enorme valor para el estudio de la mujer artista en nuestro país. 

 
Arte, feminismo y reivindicación en Estados Unidos. 

En 1989 aparecía un cartel frente al Metropolitan Museum de Nueva 
York en cuyo eslogan podía leerse lo siguiente: “¿Tienen las mujeres que 
estar desnudas para entrar en el Met. Museum? Menos del 5% de los artistas 
en las secciones de Arte Moderno son mujeres, pero un 85% de los desnudos 
son femeninos”. Con esta reflexión, un grupo anónimo de mujeres que se 
identificaba con el nombre de Guerrilla Girls pretendía denunciar la situación 
de desigualdad que sufrían las artistas en el mundo del arte y, especialmente, 

                                                
28 MUÑOZ LÓPEZ, P., op.cit., (nota 26), p. 301. 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 136 - 

en los museos29. Dicho grupo, cuyas integrantes ocultaban su identidad bajo 
grotescas máscaras de gorilas, había nacido como forma de protesta en 1985, 
con motivo de la exposición An International Survey of Painting and 
Sculpture, celebrada en el MoMA de Nueva York aquel mismo año. De los 
169 artistas que componían la muestra, tan sólo trece eran mujeres, lo que 
suponía menos de un 8% del total30. 

Décadas después de aquellas protestas, el grupo Guerrilla Girls ha 
pasado a convertirse en la cara más visible de la reivindicación feminista en el 
ámbito. Sin embargo, no fueron las únicas, ni las pirmeras, que protestaron 
por una mayor visibilidad de las mujeres en los museos y espacios 
expositivos. Ya en 1969, los miembros de la Art Workers' Coalition (AWC) 
demandaron a los museos de Nueva York, y especialmente al MoMA, una 
serie de medidas como la gratuidad, el mayor acceso al público, la 
representación equitativa de ambos sexos en las exposiciones o una mayor 
presencia de artistas negros y de otras comunidades31.  

 En 1970 y 1971, de las 45 galerías que mostraban la obra de artistas 
en activo en Nueva York, sólo el 13,5% de artistas expuestos eran mujeres, a 
pesar de que ya en aquellos años suponían el 50% de artistas de todo el país32. 
Una noticia aparecida en el New York Times, con fecha de 12 de diciembre 
de 1970, y titulada Women Artists Demonstrate at Whitney (Mujeres artistas 
se manifiestan en el Whitney), recogía lo siguiente: 

 
Equipada con brazaletes rojos y un cartel gigante que decía "Women Now", una 

pequeña multitud de artistas invadió la inauguración de la exposición anual del Museo 
Whitney de 1970 la pasada noche. Agitando el cartel, circularon entre los invitados y 
organizaron una sentada de cinco minutos antes de una masiva pieza de esculturas. (...) 
“Las exposiciones anuales nunca se han basado en el gusto”, señaló Lucy Lippard, crítica 
de arte y miembro del Comité Ad Hoc. "Presentamos una lista de más de 100 mujeres 
artistas del museo de las cuales podrían haber escogido el trabajo en un 50 por ciento de 
mujeres.” […] Sin embargo, se anotó anoche que el número de la exposición actual 
contiene una proporción mucho mayor de trabajo de las mujeres -el 22 por ciento- que 
cualquiera de las anteriores exposiciones. De los 103 expositores de todas las partes del 
país, 22 son mujeres. En años anteriores, la representación de las mujeres se situaba entre 
el 5% y el 10%. El año pasado fueron 8 mujeres frente a 143 hombres. Los funcionarios 
del museo reconocen con cierta reticencia que la presión de los grupos de mujeres es 
efectiva33. 

Estos sucesos recogidos por el New York Times hacen referencia a 
una de las protestas que diferentes colectivos y grupos de mujeres (Ad Hoc 
Women's Committee of the Art Workers Coalition, Women Artists in 
                                                
29 ALARIA TRIGUEROS, M.T., “Sobre museos y mujeres. Un nuevo diálogo”, 
Her&Mus. Heritage and Museography, 3 (2010), p. 19. 
30 JANSEN CURRY, S.: Critical communication Theory: Power, Media, Gender, and 
Techonolgy. Oxford: Rowman & Littlefield, 2007, p. 255. 
31 LIPPARD, L., "The Art Workers' Coalition: Not a History", Studio International, vol. 
180, 927 (1970), pp. 171-4. 
32 SAYRE, H.M.: The Object of Performance. Chicago: The University of Chicago Press, 
1989, p. 86. 
33 GLUECK, G., "Women Artists Demonstrate at Whitney", The New York Times, 12 de 
diciembre de 1970.  



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

  - 137 - 

Revolution –WAR-, y Women Students and Artists for Black Artists’ 
Liberation) llevaron a cabo en la exposición anual del Whitney Museum. Un 
año antes, durante la exposición anual de 1969 en el mismo museo, una 
protesta de similares características había logrado que el porcentaje de 
mujeres artistas en la exposición aumentara más de un 15% de un año a otro.  

La idea de la necesaria cooperación entre mujeres artistas continuó 
durante toda la década de los setenta, manifestándose en la creación de 
múltiples colectivos y movimientos que, en ocasiones, se extendían hacia 
otros ámbitos como la lucha racial y cultural. Un claro ejemplo de ello fue la 
creación del movimiento de Las Mujeres Muralistas, surgido en San 
Francisco en 1973, en pleno auge del Movimiento Chicano y formado por 
mujeres procedentes de diferentes países de Latinoamérica que, a través de la 
creación de murales relativos a sus culturas de origen, buscaban romper con 
la primacía masculina en el mundo del arte. Ester Hernández, integrante de 
este colectivo, se refería así a los motivos que originaron la creación del 
grupo:   

 
Teníamos la sensación general de que los hombres habían decidido plasmar el 

cambio social a través de la representación de la violencia, de los héroes y de glorias del 
pasado. Por aquel entonces (los setenta), todas las representaciones artísticas se centraban 
en mostrar a príncipes aztecas o a zapatistas.  Nosotras, como grupo de mujeres, queríamos 
ir en otra dirección con nuestras imágenes34. 
 

Siguiendo la misma línea que el movimiento de Las Mujeres 
Muralistas, surgieron otros grupos como Women Students and Artists for 
Black Art Liberation (WSABAL), fundado en 1970 por la artista 
afroamericana Faith Ringgold y sus hijas Michele y Barbara Wallace como 
protesta ante la escasa o, en ocasiones, nula presencia de artistas negras en las 
exposiciones35.  

A la formación de estos colectivos de mujeres se sumaron otros 
proyectos reivindicativos, como el Feminist Art Program de la Universidad 
Estatal de California en la ciudad de Fresno. Se trataba de un curso de arte 
feminista iniciado en 1970 por iniciativa de la artista Judy Chicago y dirigido 
exclusivamente a mujeres, con el fin de que éstas pudieran desarrollarse como 
artistas a través de una pedagogía feminista y sin interferencias masculinas36. 
La propia Judy Chicago justificaba la necesidad de este tipo de experiencias:  
 

Como escribí en mi primer libro autobiográfico, “Through the Flower, My 
Struggle As a Woman Artist” (“A través de la flor: mi lucha como mujer artista”), comencé 
el Feminist Art Program en Fresno porque, como resultado de mi propia lucha, sospechaba 
que la razón por la cual las mujeres tenían dificultades para desarrollarse como artistas 
                                                
34 DAVALOS MARY, K.: Exhibiting Mestizaje: Mexican (American) Museums in the 
Diaspora. Albuquerque: University of New Mexico Press, 2001, pp. 63-64. 
35 AULT, J. (ed.): Alternative Art, New York, 1965-1985: A Cultural Politics Book for the 
Social Text Collective. Minneapolis: University of Minnesota Press, 2002, p. 30. 
36 WILDING, F; MEYER, L., “Collaboration and Conflict in the Fresno Feminist Art 
Program: An Experiment in Feminist Pedagogy”, n.paradoxa: International Feminist Art 
Journal, 26 (2010), p. 40. 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 138 - 

estaba relacionada con su condición de mujer. Había descubierto que la definición que 
tiene la sociedad sobre mí entraba en conflicto con mi propia concepción de persona (y, 
después de todo, es una persona la que crea arte).  Pensé que, si mi situación era similar a 
la de otras mujeres, entonces tal vez mi lucha podría servir como modelo…37. 

 
Fruto de los trabajos realizados por el Feminist Art Program, nace en 

1972 el proyecto colectivo Womanhouse, a través del cual un grupo de 
veintidós artistas restauraron y decoraron una casa abandonada bajo los 
principios de la crítica feminista. Para Mª Teresa Alarios, el objetivo de esta 
iniciativa colectiva no era otro que el de “diseccionar el modo en que el 
entorno doméstico se construye, se percibe y se ocupa desde una perspectiva 
de género, utilizando para ello fundamentalmente los recursos de la 
instalación y también la performance”38. El proyecto Womanhouse, una obra 
de arte total que transformó el espacio históricamente asignado a la mujer, se 
convirtió en un verdadero ejemplo de la unión entre arte, pedagogía y lucha 
social39.  

Todas estas iniciativas promovidas por mujeres originaron que, por 
primera vez, se cuestionaran de forma pública los principios androcéntricos 
en los que todavía seguían sustentándose las instituciones museísticas. De 
este modo, durante el último tercio del siglo XX, la proliferación de 
exposiciones como Women Artists: 1550-1950 (1976), L’altra metà 
dell’avanguardia, 1910-1940 (1980), Irish women Artists: from the 
Eightheenh Century to the Present Day (1987) o Fuera de orden. Mujeres de 
la vanguardia española (1999), han supuesto un auténtico hecho 
revolucionario que ha permitido la recuperación y revalorización de la obra 
de mujeres que, aún a día de hoy, aunque cada vez en menor medida, 
continúan relegadas a un segundo plano. 
 
 
 
BIBLIOGRAFÍA: 
 
“Exposition des Femmes Peintres et Sculpteurs”, en La Chronique des arts et 
de la curiosité: supplément à la Gazette des beaux-arts, 8 de febrero de 1896. 
“Centennial Correspondence”, en Watertown republican, 9 de agosto de 
1876. 
“El I Salón Femenino de Arte Actual”, Hoja del Lunes, 4 de junio de 1962. 
“Exposition de l’Union des femmes”, en Diario Le Rappel, 26 de enero 
de1882. 
“Society of Female Artists”, en Evening Mail, 1 de junio de 1857. 

                                                
37 CHICAGO, J., "Made in California: Feminist Art Education", en Judy Chicago art 
education collection, 3 de marzo de 2001, pp. 1-2. 
38 ALARIO, Mª T.: Arte y feminismo. San Sebastián: Nerea, D.L., 2008, p. 52. 
39 PRECIADO, B., “Volver a la Womanhouse”, en Peau de Rat, un blog invité du Jeu de 
Paume, 3 de octubre de 2013. Disponible en: 
http://lemagazine.jeudepaume.org/blogs/beatrizpreciado/2013/10/03/volver-a-la-
womanhouse/ [Consultado el 25-03-2019]  



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

  - 139 - 

ALARIA TRIGUEROS, M.T., “Sobre museos y mujeres. Un nuevo diálogo”, 
en Her&Mus. Heritage and Museography, 3 (2010). 
ALARIO, Mª T.: Arte y feminismo. San Sebastián: Nerea, D. L., 2008. 
AULT, J. (ed.): Alternative Art, New York, 1965-1985: A Cultural Politics 
Book for the Social Text Collective. Minneapolis: University of Minnesota 
Press, 2002. 
CASELLAS, R., “A propòsit de la Exposició de Can Parés”, La Veu de 
Catalunya, 9 de enero de 1899. 
CASELLAS, R., “El arte femenino en el Salón Parés”, La Vanguardia, 24 de 
desembre de 1896. 
Catálogo del Salón Femenino de Arte Actual: con la colaboración del 
Excmo. Ayuntamiento y de la Excma. Diputación Provincial: Fiestas de la 
Merced. Barcelona: Diputación de Barcelona, 1969. 
Catálogo del Salón Femenino de Arte Actual: con la colaboración del 
Excmo. Ayuntamiento y de la Excma. Diputación Provincial: Fiestas de la 
Merced. Barcelona: Diputació de Barcelona, 1970 
CHADWICK, W., Mujer, arte y sociedad, Barcelona: Ediciones Destino, 
1999. 
CHICAGO, J., “Made in California: Feminist Art Education”, en Judy 
Chicago art education collection, 3 de marzo de 2001. 
COLL, I.: Diccionario de Mujeres Pintoras en la España del Siglo XIX. Sant 
Sadurní d’Anoia: Centaure Groc, 2001. 
CORN, W.: Women Building History: Public Art at the 1893 Columbian 
Exposition. Berkeley y Los Angeles: University of California Press, 2011. 
DAVALOS MARY, K.: Exhibiting Mestizaje: Mexican (American) Museums 
in the Diaspora. Albuquerque: University of New Mexico Press, 2001. 
FRASER, H.: Women Writing Art History in the Nineteenth Century: Looking 
Like a Woman.  Cambridge: Cambridge University Press, 2014,  
GLUECK, G., “Women Artists Demonstrate at Whitney”, en The New York 
Times, 12 de diciembre de 1970.  
GREER, G.: La carrera de obstáculos. Vida y obra de las pintoras antes de 
1950. Madrid: Editorial Bercimuel, 2005. 
HOWE, M. (ed.):  Illustrated Art and Handicraft in the Woman’s Building. 
Chicago, 1893, prefacio (s/n). 
JANSEN CURRY, S.: Critical communication Theory: Power, Media, 
Gender, and Techonolgy. Oxford: Rowman & Littlefield, 2007. 
LARGARDE Y DE LOS RÍOS, M., “Pacto entre mujeres. Sororidad”, en 
Aportes, 2006 (nº 25). LIPPARD, L., “The Art Workers' Coalition: Not a 
History”, en Studio International, vol. 180, 927 (1970). 
MARSÁ, A., “El I Salón Femenino de Arte Actual”, El Correo Catalán, 19 
de junio de 1962. 
MUÑOZ LÓPEZ, P.: Mujeres españolas en las artes plásticas. Pintura y 
escultura. Madrid: Editorial Síntesis. S. A., 2003. 
NOCHLIN, L.; SUTHERLAND HARRIS, A.: Women Artists: 1550-1950 
Catálogo de exposición. Los Ángeles: Los Angeles County Museum of Art, 
1976. 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 140 - 

PRECIADO, B., “Volver a la Womanhouse”, en Peau de Rat, un blog invité 
du Jeu de Paume, 3 de octubre de 2013. Disponible en: 
http://lemagazine.jeudepaume.org/blogs/beatrizpreciado/2013/10/03/volver-a-
la-womanhouse/ [Consultado el 25-03-2019] 
PRIETO, L.R.: At Home in the Studio: The Professionalization of Women 
Artists in America. Cambridge y Londres: Harvard University Press, 2001. 
SAYRE, H.M.: The Object of Performance. Chicago: The University of 
Chicago Press, 1989, p. 86. 
SILVESTRE, M.; ROYO, R.; ESCUDERO, E.: El empoderamiento de las 
mujeres como estrategia de intervención social. Bilbao: Publicaciones de la 
Universidad de Bilbao, 2014. 
SJÖHOLM SKRUBBE, J. (ed.): Curating Differently: Feminisms, 
Exhibitions and Curatorial Spaces. Newcastle: Cambridge Scholars 
Publishing, 2016. 
The daily dispatch., 8 de septiembre de 1876. 
The illustrated london news, 26 febrero de 1898. 
WILDING, F; MEYER, L., “Collaboration and Conflict in the Fresno 
Feminist Art Program: An Experiment in Feminist Pedagogy”, n.paradoxa: 
International Feminist Art Journal, 26 (2010). 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 141 - 

 
 

Figura 1. Grabado del Women's Pavilion en la Exposición Universal de Filadelfia 
de 1876. (Fuente: Ridpath, J.C.: United States; a history, Boston, New York: The 
United States history co., 1893.) 
 

 
Figura 2. Cartel de la sección de arte y artesanías del Woman's Building en la 
Exposición Colombina Mundial de Chicago de 1893. (Fuente: ELLIOT H., 
M.: Art and handicraft in the Woman's building of the World's Columbian 
exposition, Paris, N. Y: Goupil & Co., Boussod, Valadon & Co., Suc., 1893.) 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 142 - 

 
 
Figura 3. Fotografía del Woman's Building, obra de Sophia G. Hayden, en la 
Exposición Colombina Mundial de Chicago de 1893. (Fuente: LLIOT HOWE, 
M.: Art and handicraft in the Woman's building of the World's Columbian 
exposition, Paris, New York: Gouil & Co., Boussod, Valadon & Co., Successors, 
1893) 
 
 
 
 

 
 
Figura 4. Mural Modern Women, obra de Mary Cassatt, en el Woman's Building 
de la Exposición Colombina Mundial de Chicago de 1893. (Fuente: HOWE 
ELLIOT, M.: Art and Handicraft in the Woman's Building of the World's 
Columbian Exposition,1893, Chicago: Rand, McNally & Company, 1894.) 

 
 
 
 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

  - 143 - 

 
 
 
 
 

EQUILIBRISTAS:  
AMY LOWELL, GERTRUDE STEIN  

Y LAS TRAMPAS DEL MODERNISMO 
 

TIGHTROPE ACT: AMY LOWEL, GERTRUDE STEIN  
AND THE SNARES OF MODERNISM 

 
 

Mª Ángeles Toda 
Universidad de Sevilla, España 

 
 

A pesar de los cambios sociales y culturales en la situación de las mujeres de 
principios del siglo XX, el modernismo estadounidense fue altamente problemático para 
las creadoras, debido al resentimiento contra la supuesta “masculinización” de las mujeres 
modernas y a la consolidación de un canon revisionista y masculino de la literatura 
norteamericana. Una vez esbozado este contexto, el ensayo analiza algunas de las razones 
que explican cómo las escritoras Amy Lowell y Gertrude Stein consiguieron adquirir 
poder, fama y respeto, así como resistir a la crítica destructiva que minó a otras autoras, 
argumentando que estas razones están estrechamente ligadas a la conceptualización que 
ambas tienen de sí mismas como mujeres y lesbianas, una conceptualización que se 
sustenta en una combinación de modernidad y construcciones decimonónicas de la 
identidad lesbiana. 

 
Palabras clave: Mujeres y modernismo estadounidense, identidades lesbianas, 

Gertrude Stein, Amy Lowell, vanguardias, escritoras norteamericanas. 
 

In spite of early 20th century social and cultural changes regarding the situation 
of women, US Modernism was a highly problematic period for women artists due to the 
resentment against the supposed “masculinization” of modern women and to the 
consolidation of a revisionist male canon of US literature. After briefly reviewing this 
context, the essay analyzes some reasons why US authors Amy Lowell and Gertrude Stein 
managed to acquire fame, power and respect as well as to resist the destructive criticism 
that broke other female writers, and argues that these reasons are closely related to their 
conceptualization of themselves as women and lesbians, which drew on a combination of 
modernity and 19th century conceptualizations of lesbian identity. 

 
Keywords: Women and US Modernism, lesbian identities, Gertrude Stein, Amy 

Lowell, avant-garde movements, North American women writers. 
 
 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 144 - 

A pesar de los consabidos avances y transformaciones en la 
condición de las mujeres en el mundo anglosajón durante las dos primeras 
décadas del siglo XX, en el conjunto de los movimientos de renovación 
intelectual, literaria y artística producidos entre la última década del siglo 
XIX y los años treinta del siglo XX y englobados bajo el término 
“modernismo” el papel de las artistas y escritoras fue particularmente difícil. 
Aun teniendo en cuenta los múltiples factores que desencadenan una 
enfermedad mental, incluidos los traumas y duelos de la guerra, el número de 
creadoras que sufrieron depresiones clínicas, brotes psicóticos, trastornos 
esquizoides o incluso llegaron al suicidio es notorio. El ejemplo más 
conocido es la escritora británica Virginia Woolf; pero tampoco se libraron 
las autoras estadounidenses H.D. (Hilda Doolittle), Zelda Fitzgerald, Edna St. 
Vincent Millay, o Nella Larsen. Desde un punto de vista feminista, la historia 
y la crítica ha asociado estas rupturas psíquicas al sufrimiento causado por 
una serie de presiones contradictorias y casi insoportables relacionadas con su 
identidad como mujeres y creadoras1. En palabras de la novelista Bryher, ser 
una mujer independiente en los años veinte seguía siendo “un alambre muy, 
muy frágil” sobre el que hacer juegos de equilibrista2. 

En este entorno hostil, aunque lleno de posibilidades, emergen dos 
figuras sorprendentemente exentas de esta angustia: Amy Lowell (1874-
1925) y Gertrude Stein (1874-1946). Escritoras, mecenas, editoras, en el 
centro de la actividad artística y literaria de su época, fueron sin duda mujeres 
poderosas, y lo que parece aún más difícil, mujeres cuerdas y posiblemente 
felices. El propósito de este ensayo es examinar en líneas generales los 
factores que minaron el poder y dificultaron la tarea creadora de las 
vanguardistas, para después centrarme específicamente en estas dos autoras y 
analizar sus logros, el poder que obtuvieron, la resistencia que encontraron, y 
los factores que favorecieron su triunfo incluso en este difícil contexto. 

A pesar del énfasis casi obsesivo en la modernidad y la renovación en 
los movimientos de vanguardias, las creadoras vanguardistas se encuentran en 
un entorno social e ideológico que continúa siendo conservador en lo que se 
refiere al papel de las mujeres. Es importante subrayar hasta qué punto los 

                                                
1 Algunas visiones generales sobre la situación de las mujeres artistas en este período se 
encuentran en: SHOWALTER, Elaine, “Escritoras de entreguerras” en ELLIOT, Emory y 
otros (eds.), COY, María y COY, Juan José (trads.), Historia de la literatura 
norteamericana, Madrid: Cátedra, 1991, pp. 746-762; SHOWALTER, Elaine, Sister’s 
Choice: Tradition and Change in American Women’s Writing, Oxford University Press, 
1994; DEKOVEN, Marianne, “Modernism and Gender,” en LEVENSON, Michael (ed.), 
The Cambridge Companion to Modernism, Cambridge: Cambridge University Press, 1999, 
pp. 72-96; ERKKILA, Betsy, The Wicked Sisters: Women Poets, Literary History and 
Discord, Oxford: Oxford University Press, 1992; GALVIN, Mary E., Queer Poetics: Five 
Modernist Women Writers. Oxford: Greenwood, 1999, y DUPLESSIS, Rachel Blau, The 
Pink Guitar: Writing as Feminist Practice, Londres: Routledge, 1990. 
2  “a very, very frail wire to do a tight-rope act on”. Citada en LATIMER, Tirza True, 
“Lesbian Paris between the Wars”, en Women Together, Women Apart: Portraits of 
Lesbian Paris, New Brunswick: Rutgers University Press, 2005, p. 29. La traducción de 
las citas, salvo que se indique lo contrario, es mía. 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

  - 145 - 

círculos modernistas (el París de entreguerras, el Bloomsbury de Londres, el 
Greenwich Village o el Harlem de Nueva York) representaban actitudes 
minoritarias. Culturalmente, el rol que se espera de las mujeres en la sociedad 
estadounidense del momento sigue siendo el de madres y esposas, y la 
presión se filtra también a estos ambientes. De hecho, la inmensa mayoría de 
las artistas y escritoras heterosexuales contrajo matrimonio una o más veces a 
lo largo de su vida, y también lo hicieron (aunque fuera por conveniencia) 
bisexuales y lesbianas como HD y su pareja, la anteriormente citada Bryher, 
Edna St Vincent Millay o la propia Virginia Woolf 3. En cuanto a la situación 
legal, si bien las estadounidenses pueden finalmente votar gracias a la 
decimonovena enmienda de la constitución lograda en 1920, todavía existen 
restricciones en cuanto a derechos cívicos, como por ejemplo el de ser 
miembros de un jurado: de hecho, algunos estados mantuvieron esta 
limitación al menos hasta 19624. 

La ruptura que se produce entre dos generaciones de mujeres y la 
reducción del discurso feminista después de la Primera Guerra Mundial son 
también factores significativos. Elaine Showalter, entre otras, señala cómo ya 
a partir de la década de 1890 hay una quiebra en la “cultura femenina” propia 
de la sociedad altamente “homosocial” del siglo XIX. Las mujeres jóvenes, 
influenciadas por los valores de la Nueva Mujer y una nueva modalidad de 
feminismo más reivindicativo en cuanto a sus exigencias en los campos de la 
política, la educación y las profesiones se desvinculan de sus madres y 
comienzan a participar en una sociedad donde hay mucha mayor interacción 
entre los dos sexos y una creciente sospecha y medicalización de las 
relaciones entre mujeres5. En los años veinte, esta brecha generacional se 
radicaliza, tal como escenifica el relato de Francis Scott Fitzgerald “Berenice 
se corta el pelo” (1920)6, con la aparición de la “flapper,” la chica moderna 
para quien cortarse el pelo significaba cortar simbólicamente con los lazos y 
valores familiares: “un nuevo rito de paso, el corte con el siglo XIX”7. La 
mujer moderna que supuestamente se apropiaba de estilos y privilegios 
masculinos hasta el punto de convertirse en un “pseudo-hombre,” en palabras 

                                                
3De hecho, Kirk Curnutt reseña un descenso de la edad nupcial en los años veinte: 
CURNUTT, Kirk, “Age Consciousness and the Rise of American Youth Culture”, 
PRIGOZY, Susan (ed.), The Cambridge Companion to Scott Fitzgerald, Cambridge: 
Cambridge University Press, p. 30. 
4FOWLER, Lucy, “Gender and Jury Deliberations: The Contributions of Social Science”, 
William & Mary Journal of Race, Gender, and Social Justice, 12, 1, 2005, p. 2. 
5SHOWALTER, op. cit. (nota 1, 1991), “American Questions,” pp. 1-21; TICHI, Cecelia, 
“Mujeres escritoras y la nueva mujer,” en ELLIOT, op. cit. (nota 1), pp. 549-563, y 
FADERMAN, Lillian, Surpassing the Love of Men: Romantic Friendship and Love 
between Women from the Renaissance to the Present. Londres: The Women’s Press, 1985. 
6FITZGERALD, Francis Scott, “Bernice Bobs her Hair”, en The Collected Short Stories of 
Francis Scott Fitzgerald, Harmondsworth: Penguin, 1986, pp. 341-363. 
7“A new rite of passage, the break with the nineteenth century”. GUEST, Barbara citada en 
BRADSHAW, Melissa, “Reading Amy Lowell’s Body(s)” en Modernizing Excess: Amy 
Lowell and the Aesthetics of Camp (tesis). Nueva York: State University of New York, 
2000, s.p. 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 146 - 

de un periodista de los años veinte8, fue satirizada y criticada de modo 
virulento por los conservadores de la época, y a menudo representada en 
términos más que ambivalentes por escritores supuestamente progresistas9; 
basten las protagonistas femeninas de El Gran Gatsby (1925), del mismo 
Fitzgerald, o de Fiesta (1926), de Ernest Hemingway, como ejemplos. Sin 
embargo, lo cierto es que la versión específica de la mujer moderna que 
encarna la flapper es, como señala Melissa Bradshaw, de una “modernidad” 
cuestionable. De hecho, ella la describe como “un modelo cultural de 
feminidad heterosexual” creado y orientado hacia el consumo, cuyas 
“actitudes despreocupadas” hacia la sexualidad “podrían en último término 
contenerse de nuevo dentro del espacio seguro del matrimonio entre 
compañeros”10. Es decir, que el modelo más icónico de feminidad rompedora 
que se presenta a las mujeres de los años veinte es más transgresora en 
apariencia que en realidad, y una de sus características principales es la 
pérdida de la red de apoyos femeninos, fueran o no explícitamente feministas, 
con la que contaba la generación anterior. 

En lo que se refiere a un discurso feminista explícito que pudiera 
servir de sustento a las creadoras de vanguardias, durante y después de la 
Gran Guerra se produce igualmente un corte, debido en parte a la decisión de 
algunos grupos feministas de dedicar sus esfuerzos a la guerra y suspender 
temporalmente sus reivindicaciones.  Esto produjo una carencia de lenguaje y 
pensamiento teórico complejos para analizar el patriarcado y sus efectos, ya 
fuera el discurso del feminismo de mediados del siglo XIX que reivindicaba, 
anticipando el feminismo de la diferencia de los años 70, cualidades 
tradicionalmente femeninas como la emocionalidad, el altruismo y la empatía, 
así como la fidelidad y responsabilidad en las relaciones sexuales, o fuera el 
discurso del feminismo militante de principios del siglo XX, más en la línea 
de la reivindicación igualitaria de derechos legales y sociales. Con ello, 
muchas de las mujeres de esta época sólo pueden recurrir a un “feminismo 
espontáneo” que no pueden articular como teoría. Hay por supuesto 
excepciones entre las escritoras modernistas: Mina Loy, Edna St Vincent 
Millay, Susan Glaspell y obviamente Virginia Woolf se consideran feministas 
y lo reflejan en su vida y en su obra; sin embargo, otras, incluidas Amy 
Lowell y Gertrude Stein se desvinculan, al menos verbalmente, como señala 
Catherine Stimpson al afirmar que Stein, como mujer, se considera una 
excepción11. Por añadidura, al estar en un nuevo contexto supuestamente más 
igualitario, en el que tienen mayor libertad personal, más derechos políticos, y 
                                                
8 LATIMER op. cit., p. 23. 
9 FITZGERALD, Francis Scott, The Great Gatsby (1925), Cambridge: Cambridge 
University Press, 2017; HEMINGWAY, Ernest, Fiesta (The Sun also Rises) (1926), Nueva 
York: Scribner, 1970. 
10 “the culturally commodified model of heterosexual womanhood represented by the 
flapper—an explicitly thin, youthful, woman whose free-thinking, carefree attitudes about 
sexuality could, ultimately, be recontained within the safe space of companionate 
marriage”. BRADSHAW, op. cit., (nota 6), s.p. 
11 STIMPSON, Catherine R., “The Mind, the Body, and Gertrude Stein,” Critical Inquiry, 
3, 3 (Spring, 1977), p. 497. 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

  - 147 - 

más posibilidades educativas y profesionales, las mujeres se encuentran a 
menudo con la acusación de que ya no es necesario reivindicar nada, y que 
solo les queda integrarse en la nueva sociedad y competir como iguales. Las 
contradicciones entre la supuesta libertad y la realidad de los límites y 
restricciones resultan más paradójicas en contextos modernos como el 
entorno de Greenwich Village.  Por ejemplo, Anna Cheney señala que la 
actitud “oficial” de este círculo creativo y bohemio es bastante feminista, 
tolerante, por ejemplo, con diversas formas de sexualidad; sin embargo, uno 
de sus miembros, Floyd Dell, recomienda a su entonces prometida la escritora 
Edna St Vincent Millay que acuda al psicólogo para tratar su atracción por las 
mujeres.12 Por cierto que la teoría freudiana, tan popular en la época, es 
también una fuente abundante de mensajes contradictorios: si bien da pie a la 
idea de la autorrealización como objetivo vital, lo que en teoría permitiría 
experimentar y desarrollarse personalmente más allá de los estereotipos 
sociales, en último término refuerza la doctrina de que la heterosexualidad y 
la maternidad son para las mujeres las únicas formas de autorrealización 
plenas y maduras. Es por ello por lo que Edna St Vincent Millay concluye 
que las teorías de Freud son “un intento teutónico de encerrar a las mujeres en 
casa y restringirlas a cocinar y cuidar niños”13.  

Hablando ya explícitamente del ámbito de la creación literaria, desde 
finales del siglo XIX se produce asimismo un cambio en la conceptualización 
del papel de las escritoras y su relación con el canon que repercute seriamente 
sobre las autoras modernistas. Como sugiere el montaje de retratos titulado 
Autores de los Estados Unidos realizado por Thomas Hicks en 186614, donde 
aparecen un total de nueve autoras (incluidas Margaret Fuller, Lydia Maria 
Child y Harriet Beecher Stowe), a mediados del siglo XIX las escritoras 
tenían un lugar claro, aunque proporcionalmente menor, en el desarrollo de la 
literatura norteamericana. De hecho, algunos de los mayores best sellers de la 
época, como Mujercitas (1869) o La cabaña del Tío Tom (1852), fueron 
escritos por mujeres15. Por añadidura, como señalan Judith Fetterley y Elaine 
Showalter, ser escritora era una de las pocas opciones profesionales abiertas 
para las mujeres del siglo XIX, siempre que se atuvieran a una serie de 
normas no escritas. Era aceptable que una mujer escribiera sobre temas 
domésticos o tradicionalmente femeninos, con una motivación didáctica, 
moral o social, y sin aspirar a competir como “genio” ni a escribir “la gran 
novela americana”16. El aprendizaje literario de Jo March, la protagonista de 

                                                
12 CHENEY, Anna, Millay in Greenwich Village, Alabama: University of Alabama Press, 
1975. 
13 “a Teutonic attempt to lock women up in the home and restrict them to cooking and 
baby-tending”, citada en CHENEY, op. cit., (nota 11), p. 64. 
14 HICKS, Thomas, Authors of the United States, 1866. Grabado de Alexander Richie a 
partir de la obra original. 
15 ALCOTT, Louisa May, Little Women (1868), Oxford, Oxford University Press, 1994. 
STOWE, Harriet Beecher, Uncle Tom’s Cabin (1852), Nueva York: Norton, 1994. 
16 SHOWALTER, op. cit., (nota 1), 1994; FETTERLEY, JUDITH, “Introduction”, en 
Provisions: A Reader from 19th Century American Women, Bloomington: Indiana 
University Press, 1985, pp. 1-40. 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 148 - 

Mujercitas, es un ejemplo clásico de las posibilidades y restricciones 
mencionadas.17 Transgredir estos límites podía acarrear virulentos ataques de 
la crítica, como el del periodista sureño que acusa a Harriet Beecher Stowe de 
no merecer la consideración debida a una dama por haberse atrevido a tratar 
un tema público y polémico como la esclavitud.18 

Sin embargo, desde finales de siglo, y en particular en el contexto del 
modernismo, como señala Showalter, esta imagen de la escritora 
decimonónica es cuestionada y rechazada por las autoras más jóvenes. Roto 
el concepto de “cultura femenina,” ellas aspiran a superar la separación 
victoriana de los géneros y a competir en términos de igualdad con sus 
compañeros varones, con los que interactúan personal e intelectualmente, y 
rechazan la escritura “rosa y lavanda” de sus predecesoras19. Sin embargo, se 
encuentran con una oposición feroz, hasta el punto de que la crítica feminista 
ha argumentado que “la invención del modernismo por parte de los autores 
varones fue en parte un intento de ‘rescatar’ la escritura literaria de lo que 
veían como el ‘afeminamiento’ de la literatura de finales del siglo XIX”20. La 
“remasculinización” del canon literario estadounidense tiene lugar en estos 
años, propiciada por el desarrollo de los nuevos estudios académicos de 
filologías modernas y la consolidación a través de antologías de una nueva 
historia de la literatura norteamericana de la que las escritoras decimonónicas, 
acusadas de sentimentalismo, puritanismo, conformidad y falta de calidad 
literaria son erradicadas. Showalter menciona artículos como el de Joseph 
Hergesheimer de 1921, cuyo título, “El incordio femenino en la literatura 
norteamericana,” es suficientemente expresivo por sí mismo21. En estos años, 
Raymond Weaver redescubre y reivindica a Herman Melville, y Hemingway 
afirma que “toda la literatura moderna americana sale de un solo libro de 
Mark Twain llamado Huckleberry Finn. La escritura americana sale de ahí. 
No había nada antes. No ha habido nada tan bueno desde entonces”22. Por 
añadidura, los principios del modernismo abogan en ensayos y manifiestos 
por la impersonalidad, la concisión y la intensidad, en un lenguaje cargado de 

                                                
17 Mi propia aportación a este tema se encuentra en TODA IGLESIA, Mª Ángeles, “La 
escuela del duelo: Louisa May Alcott y las renuncias de Jo” en PALMA, Miriam y 
MEMBRIVES, Eva (eds.), Mujeres y ausencias: duelo y escritura. Berna: Peter Lang, 
2009, pp. 211-226. 
18 HOLMES, George F., “Review of Uncle Tom’s Cabin” en AMMONS, Elizabeth (ed.), 
Critical Essays on Harriet Beecher Stowe, Boston: G.K. Hall, 1980, p. 7. 
19 TICHI, op. cit., (nota 4), p. 549. 
20 “Feminist criticism sees male modernism partly an attempt to «rescue» literary writing 
from what male writers saw as its late nineteenth-century «feminization»”. BEACH, 
Christopher, The Cambridge Introduction to Modern American Poetry, Cambridge: 
Cambridge University Press, 2003, p. 72. 
21 SHOWALTER, op. cit., (nota 1), 1991, p. 748. 
22 WEAVER, Raymond, Herman Melville, Mariner and Mystic, Nueva York: George H. 
Doran, 1921; “All modern American literature comes from one book by Mark Twain 
called Huckleberry Finn. American writing comes from that. There was nothing before. 
There has been nothing as good since”. 
HEMINGWAY, Ernest, Ernest Hemingway on Writing, PHILLIPS, Larry (ed.) Londres: 
Grafton, 1986, p. 78. 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

  - 149 - 

connotaciones de violencia23. Esta versión del canon literario predomina hasta 
los años 60 y 70 del siglo XX, cuando la crítica feminista realiza un proceso 
de revisión y reivindicación histórica y literaria paralelo a los realizados por 
las diferentes minorías étnicas. 

En este contexto, las creadoras vanguardistas se encuentran atrapadas 
en un dilema irresoluble. Su única posibilidad de ser consideradas en pie de 
igualdad consiste en aspirar a la “universalidad”, que, como ha dejado de 
manifiesto el pensamiento feminista, equivale de hecho dentro del patriarcado 
a lo que se considera “no marcado,” es decir, a la subjetividad masculina. En 
el caso de asimilarse a ella se exponen a ser acusadas de “masculinización”, 
cuando no de presunción por pretender aspirar a algo inaccesible, es decir, a 
esa experiencia de los hombres que se entiende como la única válida y real. 
John Beale Bishop comenta en 1936 que Hemingway “conoció en persona 
una experiencia para la que Gertrude Stein buscaba en vano un sustituto en 
palabras”24. En el caso de pretender preservar su identidad femenina, 
“marcada”, se las acusa de carecer de esta “universalidad”, y se asume que 
sólo son capaces de escribir sobre “las experiencias biológicas primarias de la 
vida”, en palabras de un crítico de Amy Lowell, que por añadidura 
sobreentiende que las únicas disponibles para una mujer son la 
heterosexualidad y la maternidad, por lo que la escritura de Lowell, que no es 
ni heterosexual ni madre, se considera necesariamente imitativa.25 No es 
sorprendente que muchas autoras, en su esfuerzo para “exorcizar a la poetisa 
y convertirse en el poeta”26, asumieran poses de impersonalidad y diferentes 
formas de androginia, como lo hacen por ejemplo HD, Bryher, o Edna St 
Vincent Millay.27 Para las que por añadidura mantenían relaciones sexuales 
y/o amorosas con creadores varones, el conflicto personal y creativo se 
intensificaba: baste recordar a Mina Loy afrontando el machismo militante de 
sus amantes futuristas, Filipo Tommasso Marinetti y Giovanni Papini, o la 
relación destructiva entre Scott y Zelda Fitzgerald. 

Como demuestra la crítica hacia Amy Lowell citada más arriba, ni 
ella ni Gertrude Stein estuvieron exentas de sufrir esta virulencia. Todavía en 
1961 Hoffman podía permitirse argumentar con respecto a Stein que “no 
puede esperarse que la perspectiva de una solterona excéntrica proporcione 
grandes verdades de modo sistemático.”28 No obstante, ambas consiguieron, 
como ya se ha apuntado, cotas considerables de poder en este entorno, y se 
resistieron al desgaste psíquico que supuso para otras. Varias razones, que se 

                                                
23 Por ejemplo, POUND, Ezra, “Some Don’ts by an Imagiste,” Poetry I, 6, March 1913; 
ELIOT, T. S., “Tradition and the Individual Talent” (1919) Poetry Foundation 
www.poetryfoundation.org/articles/69400/tradition-and-the-individual-talent. 
24 Citado en HOFFMAN, Frederick J., Gertrude Stein, Minneapolis: University of 
Minnesota, 1961, p. 24. 
25 FADERMAN, Lillian, “Amy Lowell,” en LAUTER, Paul (ed.), The Heath Anthology of 
American Literature, Boston: Houghton Mifflin, 1998, p. 1241-1243. 
26 “to exorcise the poetess to become the poet.” FRIEDMAN, Susan Stanford, Penelope's 
Web: Gender, Modernity, H. D.'s Fiction. Cambridge, Cambridge University Press, p. 59. 
27 BEACH, op. cit., (nota 19). 
28 HOFFMAN, op. cit., (nota 24), p. 45. 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 150 - 

analizarán a continuación, lo hicieron posible. En cuanto a sus logros, Amy 
Lowell fue una de las poetas que participó en el movimiento poético conocido 
como Imagismo, que a menudo se considera el origen del modernismo 
literario estadounidense, y más tarde llegó a liderarlo (después de su muy 
publicitado conflicto con Ezra Pound, el inventor del término)29  y a 
difundirlo mediante la edición de una serie de antologías. Por otra parte, en su 
propia actividad creadora evolucionó más allá de este movimiento y fue en su 
tiempo una figura extremadamente popular en los EEUU gracias a sus 
lecturas poéticas y sus programas de radio, aunque en años posteriores fuera, 
como otras escritoras, eliminada del canon.30 Gertrude Stein, mucho más 
conocida internacionalmente, fue el centro de una gran parte de la actividad 
cultural del París de entreguerras, tanto artística como literaria; reunió una 
importantísima colección de arte moderno y contribuyó, como mecenas, 
amiga y consejera al desarrollo creativo de figuras de la talla de Pablo Picasso 
y Ernest Hemingway. Sus teorías sobre la función del arte y su invención de 
una forma de escribir radicalmente innovadora repercutieron de modo 
considerable sobre la estética del modernismo.  Un reflejo de la fama que 
alcanzaron ambas es que figuran entre las relativamente pocas mujeres que 
fueron portada de la prestigiosa revista Time en el período de entreguerras31. 

Ambas nacieron en 1874, con lo que en los años 20 ya tenían más de 
cuarenta años, un factor que en cierto sentido las sitúa en una posición 
privilegiada entre los dos siglos, y que contribuirá a reforzar su poder frente a 
la generación más joven de autoras vanguardistas. Ambas, por otra parte, 
procedían de familias considerablemente adineradas y podían disponer de sus 
recursos sin depender económicamente de ningún varón, lo que sin duda es 
también un factor de poder y libertad que por obvio no parece necesario 
entrar a analizar aquí. Su entorno familiar privilegiado también les dio acceso 
a una cultura nada frecuente en mujeres de su tiempo: Amy Lowell, sin 
educación académica, disponía sin embargo de una biblioteca de más de 7000 
volúmenes;32 Gertrude Stein estudió Filosofía y Medicina en las 
universidades más prestigiosas. Las dos viajaron a Europa y conocieron de 
primera mano los diferentes movimientos de vanguardias, si bien Stein hizo 
de París su residencia permanente y Lowell pasó la mayor parte de su vida en 
su casa familiar en los EEUU. Por último, pero no menos importante, las dos 
vivieron relaciones largas y estables con parejas femeninas: Gertrude Stein, 
“la escritora lesbiana más famosa desde Safo,” como comenta Mary E. 

                                                
29 La disputa entre ambos es un tópico de la historia literaria de los EEUU, narrado por lo 
general en términos altamente ofensivos para Lowell. Para una revisión reciente del 
episodio, véase BELLEW, Paul Bradley, “‘At the Mercy of Editorial Selection’: Amy 
Lowell, Ezra Pound, and the Imagist Anthologies.” Journal of Modern Literature, 40, 2 
(2017), pp. 22-39.  
30 SHUCARD, Alan, Modern American Poetry: 1850-1950, Amherst, University of 
Massachusetts Press, 1990, p. 77. 
31 Amy Lowell el 2 de marzo de 1925; Gertrude Stein el 11 de septiembre de 1933. 
32 DINEEN, Marcia, “Amy Lowell’s Life and Career”, en Modern American Poetry, 
www.modernamericanpoetry.org. 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

  - 151 - 

Galvin,33 con Alice B. Toklas, y Amy Lowell con la actriz Ada Dwyer 
Russell, un dato que es menos conocido y que no siempre aparece en sus 
biografías, ni siquiera de modo indirecto34. Este último dato y el de su edad 
parecen los más determinantes a la hora de analizar de qué modo y por qué 
pudieron erigirse como mujeres con poder. 

Aunque la imagen más familiar de Stein puede ser con el pelo muy 
corto, lo cierto es que ambas autoras continuaron manteniendo durante los 
años veinte un aspecto más “decimonónico” que sus contemporáneas más 
jóvenes, y que este aspecto refleja una actitud deliberada que enlaza con su 
concepción de sí mismas como mujeres lesbianas. Según sus propias 
palabras, Stein sólo se cortó el pelo cuando se quedó como la “única mujer de 
París” que no lo había hecho todavía, y Amy Lowell no lo hizo nunca35. Por 
añadidura, las dos son mujeres gruesas frente al creciente ideal de la mujer 
delgada, lo que por supuesto las hace objeto de críticas y comentarios 
insultantes.36 Como señala Melissa Bradshaw en su magnífica lectura del 
cuerpo y la vestimenta de Amy Lowell, eligen un estilo que se asocia con un 
modelo más antiguo de mujer, la de clase alta de finales del siglo XIX, 
aunque en el caso de Stein Bradshaw reseña que sí utiliza ropa 
“específicamente moderna”. Siguiendo a Bradshaw, la negativa de Lowell a 
adelgazar o a disimular su talla mediante la ropa puede relacionarse con su 
rechazo hacia la figura “explícitamente delgada” de la flapper como modelo 
de mujer cuya modernidad no va más allá de la apariencia, y por supuesto con 
el deseo, también extensible a Stein, de no presentarse a través de la moda 
como “objeto del deseo heterosexual masculino”37. Stein, por su parte,  
explica a Hemingway que hay que elegir entre comprar moda y comprar 
cuadros, y las “extrañas ropas de batalla” que ella lleva, según el escritor, son 
buena prueba de su elección38. En cambio, ambas están muy dispuestas a 
aprovecharse de las ventajas de la modernidad en otros sentidos: las dos se 
apropian pronto del icono por excelencia de la modernidad, el automóvil, y 
Amy Lowell de la aceptación de que las mujeres fumen en público (en su 
caso, cigarritos que la imaginación popular convirtió en grandes puros)39. A 
pesar de las connotaciones “masculinas” de este último mito, Erkkila comenta 
con perspicacia que la presentación física de Lowell es, de hecho, un rechazo 
de la androginia a la que se veían abocadas, como vimos, las creadoras 
modernas, y en particular las mujeres lesbianas que aceptaban las teorías 

                                                
33 GALVIN, op. cit., (nota 1), p. 37. 
34 Véase, por ejemplo, la biografía que aparece en la prestigiosa página de la American 
Academy of Poets www.poets.org/. 
35 STEIN, The Autobiography of Alice B. Toklas, Nueva York: Vintage 1962, pp. 247; 
BRADSHAW, op. cit., (nota 6), s.p. 
36 BRADSHAW, op. cit., (nota 6), s.p. 
37 BRADSHAW, op. cit., (nota 6), s.p. 
38 HEMINGWAY, Ernest, A Moveable Feast, Harmondsworth: Penguin, 1972. Cito la 
traducción española: París era una fiesta, FERRATER, Gabriel (trad.), Barcelona: Seix 
Barral, 1983, p. 39. 
39 FADERMAN, op. cit., (nota 24), p. 1243.  



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 152 - 

contemporáneas sobre la homosexualidad que las definían como criaturas de 
“sexo intermedio”40. 

En contra de estas teorías, Lowell desea, en palabras de Erkkila, 
permanecer en la categoría de “mujer,” porque tanto ella como Stein conciben 
en parte su relación de pareja de acuerdo a un modelo anterior a la 
conceptualización de los sexólogos.41 Ambas se acogen, hasta cierto punto, a 
lo que Lillian Faderman en su ya clásica historia de la amistad romántica y el 
amor entre mujeres llama “el último aliento de la inocencia”42. De alguna 
forma, las dos escritoras enmarcan sus respectivas relaciones dentro de la 
tradición del “matrimonio bostoniano,” una relación romántica e igualitaria 
entre dos mujeres independientes, a menudo con una cooperación profesional, 
que en el contexto de los Estados Unidos de finales del siglo XIX no se 
entendía necesariamente como sexual. En la conservadora Boston (donde se 
originó el término) esta ambigüedad todavía permite, por ejemplo, que un 
amigo de Lowell le escriba en términos de aprobación diciéndole que ha 
reconocido a Ada Russell como la mujer amada que se describe en sus 
poemas.43 Lowell se ajusta más a este modelo que Stein en el París de 
entreguerras, donde alrededor del Salon de Natalie Barney se organizaba 
quizá la comunidad lésbica más visible de la historia hasta este momento, 
pero sin embargo Stein también parece influenciada por él cuando en una 
conversación con Hemingway  afirma, según este, que al contrario de lo que 
ocurre en la sexualidad entre hombres, las mujeres “no hacen nada que les dé 
asco ni nada repulsivo; y luego son felices y pueden pasar juntas una vida 
feliz”44. El comentario es ciertamente ambiguo, y no solo por su fuente (a 
veces muy poco fiable): en primer lugar, la tercera persona, sin duda, 
distancia a Stein de su afirmación; por añadidura, sus palabras a la vez 
visibilizan la sexualidad entre mujeres y la contienen dentro de la visión 
victoriana, que permitía la cercanía emocional entre mujeres precisamente por 
la presuposición de que su impulso sexual era escaso. En cualquier caso, 
ambas autoras saben bien que un cierto grado de ocultación es necesario, 
como se desprende de sus respectivas recomendaciones a D.H. Lawrence 
(Lowell) y a Hemingway (Stein) de utilizar “la goma de borrar” de la 
autocensura para no producir textos impublicables,45 y de la ficción por la que 
se hacía referencia a sus parejas como “acompañantes”, amigas o secretarias. 
Pero lo cierto es que sus vidas amorosas se alejan de la creciente 
problematización de las relaciones lésbicas que surge en la época como 
resultado de su conceptualización en términos de “inversión,” que se refleja 
                                                
40 ERKKILA, op. cit., (nota 1), p. 14. 
41 Para un análisis muy completo de estas teorías véase CHAUNCEY, George JR., “De la 
inversión sexual a la homosexualidad: la medicina y la evolución de la conceptualización 
de la desviación de la mujer” en STEINER, George y BOYERS, Robert (eds.), 
SERRACATÓ, Ramón y AGUILAR, Joaquina (trads.), Homosexualidad: literatura y 
política, Madrid: Alianza, 1985, pp. 75-123. 
42 FADERMAN, op. cit., (nota 1), p. 297. 
43 Ibídem, p. 395. 
44 HEMINGWAY, op. cit., (nota 36), p. 29. 
45 FADERMAN, op. cit., (nota 1), pp. 393, 399. 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

  - 153 - 

en novelas torturadas y trágicas como El pozo de la soledad, de Radcliffe 
Hall (1928), o El bosque de la noche, de Djuna Barnes46. Todo esto no 
significa que sus relaciones estén libres de crítica: sólo que Lowell y Stein 
están mejor equipadas para resistirla que mujeres más jóvenes. Para no hacer 
una lista exhaustiva de insultos explícitos e implícitos, basta recordar el 
comentario sobre la “trágica condición” de Lowell, que le impide tener 
experiencias biológicas normales de mujer; o la descripción de Stein que hace 
la escritora K. A. Porter ya en los años 40, como miembro de la “compañía de 
amazonas que la América del siglo XIX produjo entre sus muchos prodigios: 
ni hombres ni mujeres, seres que no respondían a ninguna función de ninguno 
de los dos sexos” 47(citada en Hoffman 6). Como resume Ostriker, es obvio 
que el aura de lesbianismo que rodeaba a ambas autoras limitó su aceptación 
en el mundo académico e impidió que se las valorase justamente.48 

Mary Galvin comenta que un patrón general que utiliza “la mente 
hetero” para concebir las relaciones lésbicas es reducirlas a una forma de 
seudo-heterosexualidad leyéndolas en términos de matrimonio burgués, con 
roles establecidos.49 Esta es, de hecho, la percepción que tienen muchos 
contemporáneos y críticos posteriores, en particular respecto a la relación de 
Stein y Toklas. Sin embargo, la realidad parece ser bien distinta, y uno de los 
logros de estas autoras fue precisamente encontrar formas de representar la 
realidad multiforme de su relación en su producción literaria. Amy Lowell lo 
hace recurriendo al pasado. Frente a la ya comentada quiebra con la tradición 
literaria femenina que da como resultado, en palabras de Galvin, que muchas 
escritoras se sientan como “monstruos de la naturaleza”50, Lowell es 
consciente de esta tradición y establece un diálogo, no siempre fácil, con ella, 
en su poema “Las hermanas”, donde “en contra de las genealogías 
exclusivamente masculinas de los modernistas varones” intenta trazar una 
“genealogía literaria distintivamente femenina que va de Safo a Elizabeth 
Barrett Browning hasta la propia Amy Lowell”51. Si bien a menudo recurre a 
las técnicas de impersonalidad propias del movimiento imagista, lo que le 
permite un cierto grado de encubrimiento,  nunca deja del todo atrás la poesía 
lírica femenina del fin de siglo, centrada en la domesticidad y la naturaleza, a 
través de la cual (de modo similar a como lo hace Emily Dickinson) 
encuentra modos de narrar su amor por Ada Russell y su vida cotidiana con 
ella, como lo hace en “Madonna de las flores de la tarde,” dentro de esa 

                                                
46 HALL, Radcliffe, The Well of Loneliness (1928), London: Virago, 1982; BARNES, 
Djuna, Nightwood (1936), Londres: Faber, 2007. 
47 “The company of Amazons which 19th century America produced among its many 
prodigies: not-men, not-women, answerable to no function in either sex” HOFMANN, 
FREDERICK J., op. cit., (nota 23), p. 8. 
48 OSTRIKER, Alicia Suskin, Stealing the Language: The Emergence of Women’s Poetry 
in America, Boston: Beacon, 1986, p. 53. 
49 GALVIN, op. cit., (nota 1), p. 53. 
50 Ibídem, 23. 
51 “Against the emphatically masculine genealogy of male modernist writers, The Sisters is 
a revisionary attempt to establish a distinctly female literary genealogy.” ERKKILA, op. 
cit., (nota 1), p. 8.  



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 154 - 

decimonónica tradición que admite cierta modalidad de “amor cortés” entre 
mujeres. El poema comienza con una evocación de la mujer amada a través 
de su ausencia, reflejada en objetos cotidianos como su libro y su costura, y 
culmina con una imagen de rendida adoración.  De hecho, la tradición de la 
poesía de la naturaleza le proporciona metáforas para escribir uno de sus 
poemas más sugerentes sobre sexualidad lesbiana, “La veleta apunta al sur”, 
que ha sido objeto de múltiples lecturas52. 

Stein, en cambio, mira radicalmente al futuro. Como señala 
Faderman, ya en los años 30 Edmund Wilson especula que el estilo 
innovador, prácticamente incomprensible a veces, de Stein está ligado a su 
imposibilidad de tratar directamente su propia vivencia sexual, y que 
constituye una forma de codificar y ocultar la temática lesbiana53. Si bien los 
experimentos de Stein con el lenguaje tienen un propósito intelectual mucho 
más amplio, hasta el punto que su influencia radica, como reconoce incluso el 
citado Hoffman, en proponer una metodología creativa para la modernidad,54 
sí me parece muy válida la lectura de Galvin, que propone que Stein lo utiliza 
(también) para desarrollar una poética queer, en la que la desestabilización de 
las categorías jerárquicas que la sintaxis marca en el lenguaje y del orden 
secuencial y argumental de las frases es paralela a una desestabilización de las 
categorías jerárquicas del patriarcado.55 Con estas técnicas, más allá de 
codificar su temática, Stein construye textos donde la sexualidad lésbica está 
manifiestamente presente, y es vivaz, carnal, poderosa, tierna y divertida a un 
tiempo. Ya lo indican desde su mismo título el ciclo Tender Buttons, 
traducible por Brotes tiernos, pero también por Botones tiernos, o el poema 
“Lifting Belly”, “Levanta barriga.” Un ejemplo relativamente accesible es la 
sección 21 de “Antes de que las flores de la amistad se marchitaran”, 
publicada en 1931: 

Amo a mi amor con la v 
Porque eso es así 
Amo a mi amor con la b 
Porque al lado de eso soy 
Un rey. 
Amo a mi amor con la a 
Porque es una reina 
Amo a mi amor y a a es lo mejor 
Piensa bien y sé un rey, 
Piensa más y piensa otra vez 
Amo a mi amor con vestido y sombrero 
Amo a mi amor y no con esto o aquello56 

                                                
52 Ambos poemas y una selección de extractos críticos sobre ellos aparecen en Modern 
American Poets, www.english.illinois.edu/Maps/poets/g_l/amylowell/lowell.htm 
53 FADERMAN, op. cit., (nota 1), p. 399. 
54 HOFFMAN, op. cit., (nota 23), p. 10. 
55 GALVIN, op. cit., (nota 1), p. 39. 
56 “I love my love with a v/Because it is like that/I love my love with a b/Because I am 
beside that/A King./ I love my love with an a/ Because she is a queen/ I love my love and a 
a is the best of them /Think well and be a king/ Think more and think again /I love my love 
with a dress and a hat/I love my love and not with this or that” STEIN, GERTRUDE. 
“Before the flowers of friendship faded faded”, en COOTE, Stephen, ed., The Penguin 
Book of Homosexual Verse, Harmondsworth: Penguin, 1987, pp. 272-273. 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

  - 155 - 

En conclusión, por todos estos factores Amy Lowell y Gertrude Stein 
consiguen una cuota considerable de poder y libertad en un entorno que 
presionó hasta el límite a otras creadoras. Como se ha expuesto, el contexto 
del modernismo estadounidense, con su apariencia de modernidad y su 
realidad conservadora desvinculó a muchas artistas y escritoras de sus 
antecesoras literarias y del pensamiento feminista y las puso frente al dilema 
irresoluble de “masculinizarse” para conseguir la aprobación de su obra como 
universal o de limitarse a expresar sus vivencias femeninas que se entienden 
como particulares y secundarias, y de ser criticadas fuera cual fuera su 
elección. Gertrude Stein y Amy Lowell, en cambio, consiguen desempeñar un 
papel relevante en el mundo literario de la época sin ser destruidas. La 
contribución de Stein al desarrollo y al conocimiento del arte, la estética y la 
literatura de la modernidad nunca ha dejado de reconocerse, incluso antes de 
la revisión del canon estadounidense, por lo que continúa siendo estudiada 
desde diferentes perspectivas, desde los estudios sobre género y masculinidad 
hasta las filosofías del lenguaje, y dando lugar a múltiples publicaciones. Las 
antologías y los trabajos críticos de Amy Lowell y su concepción 
“democrática” de la poesía dieron cauce a poetas modernistas más allá de los 
círculos minoritarios, y actualmente existe un interés por reevaluar su obra, 
igualmente desde diversas perspectivas, aunque la producción crítica sobre 
ella es bastante más escasa. Más allá del reconocimiento de su contribución a 
la cultura del modernismo, ambas consiguieron poder suficiente para vivir su 
identidad sexual en el contexto de relaciones duraderas y altamente 
satisfactorias, y para encontrar un modo de reflejarlas en su propia actividad 
creadora. Y parte de su poder está en la persistencia de su legado. Como decía 
Gertrude Stein: «Sí que me citan, eso quiere decir que mis palabras y mis 
frases se les meten en la cabeza aunque ellos no lo sepan».57  

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
                                                
57 “they do quote me, that means that my words and my sentences get under their skins 
although they do not know it” STEIN, op. cit., (nota 35), p. 48. 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 156 - 

BIBLIOGRAFÍA: 
 

ALCOTT, Louisa May, Little Women (1868), Oxford: Oxford University 
Press, 1994.  
BARNES, Djuna, Nightwood (1936), Londres: Faber, 2007. 
BEACH, Christopher, The Cambridge Introduction to Twentieth-Century 
American Poetry, Cambridge: Cambridge University Press, 2002. 
BELLEW, Paul Bradley, “At the Mercy of Editorial Selection: Amy Lowell, 
Ezra Pound, and the Imagist Anthologies”, Journal of Modern Literature, 40, 
2 (2017), pp. 22-39. 
BRADSHAW, Melissa, “Reading Amy Lowell’s Body(s)”, en Modernizing 
Excess: Amy Lowell and the Aesthetics of Camp (tesis doctoral), Nueva York: 
State University of New York, 2000. 
CHAUNCEY, George JR., “De la inversión sexual a la homosexualidad: la 
medicina y la evolución de la conceptualización de la desviación de la 
mujer”, en STEINER, George, y BOYERS, Robert (eds.), SERRACATÓ, 
Ramón y AGUILAR, Joaquina (trads.), Homosexualidad: literatura y 
política, Madrid: Alianza, 1985, pp. 75-123. 
CHENEY, Anna, Millay in Greenwich Village, Alabama: University of 
Alabama Press, 1975. 
COOTE, Stephen, (ed.), The Penguin Book of Homosexual Verse, 
Harmondsworth: Penguin, 1987. 
CURNUTT, Kirk, “Age Consciousness and the Rise of American Youth 
Culture”, en PRIGOZY, Susan (ed.), The Cambridge Companion to Scott 
Fitzgerald, Cambridge; Cambridge University Press, 2002, pp. 28-47.  
DEKOVEN, Marianne, “Modernism and Gender,” en LEVENSON, 
MICHAEL (ed.), The Cambridge Companion to Modernism, Cambridge: 
Cambridge University Press, 1999. 
DINEEN, Marcia, “Amy Lowell’s Life and Career”, en Modern American 
Poetry, http://www.modernamericanpoetry.org (consultado el 13/01/2019) 
DUPLESSIS, Rachel Blau, The Pink Guitar: Writing as Feminist Practice, 
Londres: Routledge, 1990. 
ELIOT, T.S., “Tradition and the Individual Talent” (1919), en Poetry 
Foundation, www.poetryfoundation.org/articles/69400/tradition-and-the-
individual-talent (consultado el 03/02/2019). 
ERKKILA, Betsy, The Wicked Sisters: Women Poets, Literary History and 
Discord, Oxford: Oxford University Press, 1992. 
FADERMAN, Lillian, Surpassing the Love of Men: Romantic Friendship and 
Love between Women from the Renaissance to the Present, Londres: The 
Women’s Press, 1985. 
FADERMAN, Lillian. “Amy Lowell,” en LAUTER, PAUL (ed.), The Heath 
Anthology of American Literature, Boston: Houghton Mifflin, 1998. 
FETTERLEY, Judith, “Introduction”, en Provisions: A Reader from 19th 
Century American Women, Bloomington: Indiana University Press, 1985, pp. 
1-40. 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

  - 157 - 

FITZGERALD, Francis Scott, The Great Gatsby (1925), Cambridge: 
Cambridge University Press, 2017.  
FITZGERALD, Francis Scott, “Bernice Bobs her Hair”, en The Collected 
Short Stories of Francis Scott Fitzgerald, Harmondsworth: Penguin, 1986. 
FOWLER, Lucy, “Gender and Jury Deliberations: The Contributions of 
Social Science”, William & Mary Journal of Race, Gender, and Social 
Justice, 12, 1 (2005), pp. 1-48. 
FRIEDMAN, Susan Stanford, Penelope's Web: Gender, Modernity, H. D.'s 
Fiction, Cambridge: Cambridge University Press, 1990. 
GALVIN, Mary E., Queer Poetics: Five Modernist Women Writers, Oxford: 
Greenwood, 1999. 
HALL, Radcliffe, The Well of Loneliness (1928), Londres: Virago, 1982. 
HEMINGWAY, Ernest, Fiesta (The Sun also Rises) (1926), Nueva York: 
Scribner, 1970. 
HEMINGWAY, Ernest,  A Moveable Feast. Harmondsworth: Penguin, 1972. 
HICKS, Thomas, Authors of the United States, 1866. Grabado de Alexander 
Richie a partir de la obra original. 
HOFFMAN, Frederick J., Gertrude Stein, Minneapolis: University of 
Minnesota, 1961. 
HOLMES, George F., “Review of Uncle Tom’s Cabin”, en AMMONS, 
Elizabeth (ed.), Critical Essays on Harriet Beecher Stowe, Boston: G.K. Hall, 
1980, pp. 7-13. 
LATIMER, Tirza True, “Lesbian Paris between the Wars”, en Women 
Together, Women Apart: Portraits of Lesbian Paris, New Brunswick: Rutgers 
University Press, 2005, pp. 22-42. 
LOWELL, Amy, “Madonna of the Evening Flowers” y “The Weathercock 
Points South”, Modern American Poets, 
https://www.english.illinois.edu/Maps/poets/g_l/amylowell/lowell.htm 
(consultado el 21/01/2019) 
PHILLIPS, Larry (ed.), Ernest Hemingway on Writing, Londres: Grafton, 
1986. 
POUND, Ezra, “Some Don’ts by an Imagiste,” Poetry, I (March 1913), 6. 
SHOWALTER, Elaine, “Escritoras de entreguerras” en EMORY, Elliot y 
otros (eds.), María COY y Juan José COY (trads.), Historia de la literatura 
norteamericana, Madrid: Cátedra, 1991, pp. 746-762. 
SHUCARD, Alan, y otros, Modern American Poetry: 1865-1950, Amherst: 
University of Massachusetts Press, 1999.  
STEIN, Gertrude, “Before the flowers of friendship faded faded”, en 
COOTE, stephen, ed., The Penguin Book of Homosexual Verse, 
Harmonsworth: Penguin, pp. 272-273. 
STEIN, Gertrude, The Autobiography of Alice B. Toklas, Nueva York: 
Vintage, 1961. 
STIMPSON, Catherine R., “The Mind, the Body, and Gertrude Stein”, 
Critical Inquiry, 3, 3 (Spring, 1977), pp. 489-506. 
STOWE, Harriet Beecher, Uncle Tom’s Cabin (1852), Nueva York: Norton, 
1994. 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 158 - 

TICHI, Cecelia, “Mujeres escritoras y la nueva mujer”, en EMORY, elliot y 
otros (eds.), María COY y Juan José COY (trads.), Historia de la literatura 
norteamericana, Madrid: Cátedra, 1991, pp. 549-563. 
TODA IGLESIA, Mª Ángeles, “La escuela del duelo: Louisa May Alcott y 
las renuncias de Jo”, en PALMA, Miriam y MEMBRIVES, Eva (eds.), 
Mujeres y ausencias: duelo y escritura, Berna: Peter Lang, 2009, pp. 211-
226. 
WEAVER, Raymond, Herman Melville, Mariner and Mystic, Nueva York: 
George H. Doran, 1921. 
    
 
 
 
 
 
 
 
                        
 
 
 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 159 - 

 
 

 
 

 
AMAZONAS Y PENÉLOPES:  

(AUTO)REPRESENTACIONES DE LAS MUJERES  
EN LA PRIMERA GUERRA MUNDIAL 

 
AMAZONS AND PENELOPES:                                                                       

(SELF)REPRESENTATIONS OF WOMEN IN THE FIRST WORLD WAR 
 

Carolina Sánchez-Palencia Carazo 
Universidad de Sevilla, España 

 
 

Si la propaganda bélica en Gran Bretaña instrumentalizó a las mujeres mediante 
su imagen más conservadora y heteronormativa (como las de la paciente Penélope o la 
madrina de guerra), la realidad del frente mostró una contribución femenina bien diferente, 
con ejemplos como los de Vera Brittain, Mary Borden y Enid Bagnold que vivieron y 
narraron el conflicto desde una perspectiva desgarradora alejada de todo sentimentalismo. 
Sus autobiografías transforman radicalmente la escritura femenina, hasta entonces 
relacionada sólo con lo romántico y lo trivial, y suponen un contradiscurso alejado de la 
memorialización oficial de la Gran Guerra, donde se privilegia la figura del combatiente y 
la retórica abstracta del honor y el patriotismo. Su confrontación con el trauma y el horror 
suscita en ellas una respuesta ética que puede analizarse desde la ontología de la 
vulnerabilidad de J. Butler y E. Lévinas.   

 
Palabras clave: 1ª Guerra Mundial, escritura femenina, autobiografía, memoria, 

giro ético. 
 

Whereas British war propaganda instrumentalized women through their most 
conservative and heteronormative images (as those of the patient Penelopes and the war 
godmothers), the reality of the battlefront evidenced a quite different female contribution 
exemplified by Vera Brittain, Mary Borden and Enid Bagnold who narrated the war from a 
first-hand piercing perspective deviating from other sentimentalizing accounts. Their 
autobiographies radically transform female writing heretofore only identified with 
romantic and trivial approaches, and formulate a counterdiscourse to the official 
memorializing of the Great War which prioritizes the figure of the combatant and the 
abstract rhetorics of honor and patriotism. Their confrontation with the war trauma and 
horror elicits an ethical response that is worth analysing within J. Butler’s and E. Lévinas’s 
social ontology of vulnerability.  

 
Keywords: First World War, female writing, autobiography, memory, ethical 

turn. 
 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 160 - 

Que la I Guerra Mundial, de cuyo armisticio se acaban de cumplir 
cien años, fue una contienda sin precedentes en su capacidad para 
reconfigurar el escenario ideológico, político, económico y social del mundo 
entero, es una verdad ante la que apenas caben reinterpretaciones. Que el 
conflicto tenía por protagonistas a las sociedades más ricas y 
tecnológicamente avanzadas e industrializadas de la época y que eso se 
tradujo en una devastación territorial y humana de proporciones 
descomunales, tampoco parece admitir discusión en la abundante literatura 
que se ha escrito al respecto. Sin embargo, el papel femenino en la contienda 
ha sido fuertemente silenciado en las fuentes históricas centradas casi 
exclusivamente en la figura masculina del combatiente y obviando la 
participación de la mujer, que quedó en la retaguardia, pero ni mucho menos, 
en segundo plano. La Gran Guerra no es desde luego una excepción en la 
larga tradición de omisiones y olvidos que han negado a las mujeres su 
categoría de sujetos históricos, pero, aunque en nuestro imaginario colectivo 
la fotografía más inmediata es la del barro de las trincheras, y la creencia de 
que sólo quien ha entrado en combate está legitimado para escribir sobre el 
mismo, las recientes investigaciones sobre este episodio evidencian que 
muchos/as de sus protagonistas lucharon en lo que se ha llamado “el segundo 
campo de batalla”: hospitales, puestos de primeros auxilios, ambulancias, 
pueblos evacuados, por no hablar del frente doméstico; y en la medida en que 
sus testimonios comienzan a ser considerados, nuevos ángulos y escenarios 
del cataclismo con que inauguramos el siglo XX, nos son revelados. 
Recuperar esas voces de mujeres, supone reconocerles su lugar y su valor en 
el conflicto, pero también supone mirar al mismo desde una perspectiva 
menos hegemónica y más comprehensiva1.  
                                                
1 Frente a una obra tan clásica y aclamada como la de Paul Fussell (FUSSELL, P., The 
Great War and Modern Memory, Oxford: Oxford University Press, 1975), que apenas 
menciona la contribución femenina a la memoria histórica y literaria del conflicto, 
conviene destacar la abundante investigación sobre el papel femenino en el mismo que se 
ha realizado en las últimas décadas (GILBERT, S., “Soldier’s Heart: Literary Men, 
Literary Women and the Great War”,  Signs, 8.3 (1983), pp. 422-50; CONDELL, D. y 
LIDDIARD, J., Working for Victory: Images of Women in the First  World War, London: 
Routledge, 1987; MARCUS, J., “Corpus, Corpse, Corps: Writing the Body in/at War”, en 
COOPER, H. MUNICH A. y MERRILL SQUIER, S. (eds.), Arms and the  Woman: War, 
Gender and Literary Representation, Chapel Hill: University of North Carolina  Press, 
1989, pp. 124-67; HIGONNET, M. y HIGONNET, P., “The Double Helix”, en 
HIGONNET, M. y otros (eds.), Behind the Lines. Gender and the Two World Wars, Yale 
University Press: New Haven, 1987; HIGONNET, M., Nurses at the Front: Writing the 
Wounds of the Great War, Boston: North Eastern U, 2000. TYLEE, C., The Great War 
and Women's Consciousness: Images of Militarism and Womanhood in Women's Writings, 
1914–1964, Iowa City: University of Iowa Press, 1990; GOLDMAN, D., GLEDHILL, J., 
y HATTAWAY, J. (eds.), Women Writers and the Great War, Farmington Hills: Twayne 
Publishers, 1995; RAITT, S. y TATE, T., Women's Fiction and the Great War, Oxford: 
Clarendon Press,  1997; SMITH, A. K., The Second Battlefield: Women, Modernism and 
the First World War,  Manchester: Manchester University Press, 2000; HALLETT, C., 
“The personal writings of First World War nurses: a study of the interplay of authorial 
intention and scholarly interpretation”, Nursing Inquiry, 14. 4 (2007), pp. 320-329). En su 
mayor parte, la crítica feminista sobre la Primera Guerra Mundial tiende a interpretar los 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

  - 161 - 

Pero esta visibilidad que les dio la contienda es parte de un largo y 
penoso recorrido que comenzó a mediados del siglo XIX con las 
reivindicaciones de las mujeres en torno a sus derechos laborales, educativos 
y políticos. En el Reino Unido, la reivindicación del sufragio femenino, por 
ejemplo, chocó frontalmente con la moral tradicional que no asimilaba la 
participación femenina en los asuntos públicos. Los defensores de esta 
mentalidad (desde la iglesia, a la comunidad científica, pasando por la 
monarquía o los intelectuales de prestigio) consideraban que las sufragistas 
invertían las relaciones de género establecidas por Dios, derivando en una 
masculinización “contra-natura” que es señalada en las numerosas caricaturas 
de las que aquéllas fueron objeto en la prensa escrita. (Fig. 1) En el caso de 
Gran Bretaña, estas ideas entraban en flagrante contradicción con la 
existencia misma de la reina Victoria, dirigente del más poderoso imperio 
colonial del siglo XIX y cabeza también de la iglesia anglicana. Pero, pese al 
poder extraordinario que le otorgaba su posición, Victoria nunca consideró su 
propia circunstancia como evidencia de las capacidades y derechos de las 
mujeres, y, más bien al contrario, siempre se manifestó en contra de las 
reivindicaciones de las feministas, a quienes tachaba de criaturas 
despreciables, opuestas a toda idea de decoro y ansiosas por usurpar 
posiciones específicamente masculinas. Abnegada esposa, prolífica madre y 
desconsolada viuda, su imagen se instrumentalizó como epítome de la 
domesticidad y los valores familiares que ella misma cultivó y que fueron 
elogiados por autores tan conservadores como Rudyard Kipling, Coventry 
Patmore, Alfred Tennyson y John Ruskin. Sin embargo, al mismo tiempo, 
este anómalo ejercicio del poder femenino sirvió de inspiración para que 
algunas de sus coetáneas –Harriet Martineau, Florence Nightingale, Charlotte 
Brontë o George Eliot—articulasen sus modernas reivindicaciones culturales 
y profesionales para todas las mujeres. La figura de la soberana se erige, así, 
como un significante fluido en materia de género y como ejemplo de una 
percepción contradictoria y ambivalente por parte de sus contemporáneos. 

Pese a ese generalizado rechazo institucional,2 la lucha por conseguir 
el derecho al voto femenino fue bastante virulenta y las voces feministas en 
las calles y auditorios, así como las peticiones parlamentarias fueron muy 
notorias durante las últimas décadas del siglo XIX y principios del XX. La 
ironía de todo esto es que, tras haber perdido hasta catorce pugnas 
parlamentarias para conseguir este derecho, finalmente fue una guerra entre 
hombres la que dio el sufragio a las mujeres.  Cuando en la Primera Guerra 
Mundial los hombres fueron movilizados, las mujeres tuvieron que 
sustituirlos en fábricas, oficinas, ministerios y hospitales, sosteniendo la 

                                                                                                           
testimonios de las mujeres como una suerte de contradiscurso que pugna por acceder a la 
memoria colectiva de la contienda al tiempo que se desvía de los patrones establecidos en 
la historia oficial.   
2 Conviene señalar que las sufragistas tampoco encontraron apoyo en grupos progresistas 
como los Cartistas, que, en sus peticiones al Parlamento recogidas en la llamada Carta del 
Pueblo (1838) especificaban el sufragio masculino universal y otros derechos laborales que 
no incluían a las mujeres. 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 162 - 

economía de guerra de casi todos los países combatientes y, en definitiva, 
situándose en una posición donde la Historia las colocaba por primera vez.  

Sin embargo, la tesis emancipadora no es compartida de manera 
generalizada, habiendo autoras que defienden que los cambios que las vidas 
de las mujeres experimentaron fueron provisionales y limitados a las 
circunstancias de la guerra3. Margaret y Patrice Higonnet (1987) utilizan, por 
ejemplo, el modelo de la “doble hélice” para explicar la dinámica de los 
géneros que se produjo en aquellos años: las mujeres dieron evidentemente un 
“paso al frente” al ocupar puestos tradicionalmente masculinizados, pero sólo 
en la medida en que, simultáneamente, los hombres también dieron ese paso 
al ámbito más socialmente valorado del campo de batalla y relacionado casi 
exclusivamente con los varones4. Cuando ellos regresaron del frente, ellas 
volvieron a sus tareas e identidades pre-bélicas. Por otra parte, y si se 
reflexiona más profundamente, la idea de que la guerra fue un instrumento 
liberador de la mujer no hace más que reforzar el modelo femenino de madre-
ama de casa, porque la ausencia del hombre descubre a la sociedad un rol que 
aúna su máxima responsabilidad en el hogar y la precaria inserción al mundo 
laboral. De hecho, tras el armisticio, mediante una campaña de patriótica 
feminidad (que iba desde las agendas gubernamentales, a la publicidad o el 
cine de entreguerras), se intentó devolver a las mujeres a sus hogares como el 
mejor lugar desde el que podían ayudar a levantar y reconstruir el país, 
incorporándolas a una política familiar y reproductiva muy conservadora. 
Pero a pesar de esta reticencia, la evolución hacia la igualdad ya había dado 
pasos que no tenían vuelta atrás. Si se había demostrado que las mujeres 
estaban perfectamente capacitadas para desempeñar los trabajos de los 
hombres, ¿cómo podían ahora éstos argumentar la inferioridad de sus 
esposas, hermanas, madres e hijas y su incapacidad para la participación en la 
vida pública?  La propia conciencia de su valor social y económico alentó sus 
demandas en torno al sufragio. Después de la guerra, Rusia, Canadá, Francia, 
Alemania, Austria, Polonia y Checoslovaquia dieron el voto a las mujeres. En 
Inglaterra se concedió en 1918 a las mujeres mayores de 30 años –el 
argumento de la inmadurez femenina todavía pareció pesar durante un tiempo 
hasta que finalmente las mujeres británicas consiguieron su mayoría de edad 
política a los 21 años en 1928. 

La mayoría de los Estudios de Género centrados en la Primera 
Guerra Mundial relacionan la contienda con la Batalla de los Sexos y el 
cuestionamiento de las identidades de género heteronormativas. Sandra 
Gilbert, concretamente, aborda la masculinidad de esta época como un valor a 
la baja, mientras que la feminidad parece cotizar al alza al incorporarse las 
mujeres a la esfera pública. Como por efecto de un siniestro movimiento de 
péndulo, argumenta Gilbert, a medida que los hombres jóvenes se iban 
alienando de sus identidades pre-bélicas, y se iban hundiendo en la 

                                                
3 HIGONNET, op. cit. (nota 2, 1987); NOAKES, L., “Women's Mobilization for War 
(Great Britain and Ireland)”, en DANIEL, U. y otros (eds.), 1914-1918-online. 
International Encyclopedia of the First World War, Berlin: Freie Universität Berlin, 2014. 
4 HIGONNET y HIGONNET, op. cit. (nota 1, 1987). 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

  - 163 - 

inmundicia y la sangre de la “Tierra de Nadie”, las mujeres, hasta ahora 
criaturas sumisas y discriminadas, parecían hacerse cada vez más poderosas, 
ya fuese como enfermeras, empresarias, como trabajadoras en las fábricas de 
armamento, conductoras de autobús o soldados en el ejército de tierra5. La 
crisis de la masculinidad que se genera durante estos años  (que casi siempre 
viene acompañada por una reacción misógina6) la formula Gilbert mediante la 
expresión “No Man’s Land”, que en inglés significa Tierra de Nadie, un 
término militar muy cotidiano en la guerra de trincheras, pero también alude a 
la figura del “no hombre”7, acepción que nos remite a toda la retórica de la 
castración presente en la literatura de la época:  desde el mutilado esposo de 
Lady Chatterley (D.H. Lawrence), al estéril Rey Pescador de The Wasteland 
(T.S. Eliot), el amnésico veterano del Retorno del Soldado (Rebecca West), el 
trastornado suicida Septimus Warren Smith en Mrs Dalloway (Virginia 
Woolf), los esposos cornudos en la narrativa de James Joyce, o la 
reapropiación de las figuras de Tiresias u Orlando por parte de Eliot y Woolf, 
respectivamente,  la literatura del Modernismo británico producida durante y 
después de la contienda está llena de imágenes de infertilidad, emasculación, 
impotencia y confusión sexual que reflejan esa distorsión de roles de género 
heteronormativos que la guerra cuestiona y desmantela. Sin ir más lejos, el 
llamado shell-shock, que historiadores como G.L.Mosse (2000) consideran 
como una “enfermedad social” y que tras la Segunda Guerra Mundial sería 
rebautizado como Síndrome de Stress Post-traumático, no es sino una versión 
masculina de la histeria, es decir, una respuesta emocional y somática de los 
combatientes al trauma que, en gran medida, los “feminiza” porque los 
convierte en criaturas frágiles, quebradizas, incapaces de controlar sus 
reacciones8.  La neurosis masculina de la guerra ha de verse, en definitiva, 
como el resultado de esa tensión entre, por un lado, la actitud ofensiva que los 
mandos militares tratan de imponer en la tropa, y por otro, la personalidad 
defensiva que ésta tiene que desarrollar para sobrevivir a la realidad de la 
trinchera, donde la experiencia de la pasividad, la parálisis, la inmovilidad, la 

                                                
5 GILBERT, op. cit., p. 425. 
6 J.S. Campbell (1997) llama la atención sobre la fuerte misoginia existente en la llamada 
“poesía de trinchera” (de, entre otros, Sassoon, Owen, o Rossenberg) donde, 
frecuentemente, la camaradería masculina deriva en homoerotismo, y el deseo homosexual 
(reprimido, “atrincherado”) se percibe, como “campo de batalla” que condiciona la lectura 
y escritura de estos autores y sobre todo, la hostilidad hacia lo femenino y las mujeres, a 
quienes se considera como  parte de esa masa complaciente ajena a los horrores de la 
contienda. Ciertamente la trinchera se concibe como territorio masculino que refuerza los 
lazos entre hombres y donde no hay lugar para la mujer, excepto en una versión idealizada 
o demonizada de la misma (los viejos tropos de la época victoriana parecen acentuarse). El 
amor que se genera entre los compañeros de armas tiene una dimensión visceral de 
martirio y sacrificio que en absoluto puede compararse con el que ofrecen las mujeres 
desde la comodidad del hogar y la seguridad de la retaguardia. CAMPBELL, J. S., “‘For 
You May Touch Them Not’: Misogyny, Homosexuality, and Ethics of Passivity in First 
World War Poetry”, ELH (English Literary History), 64. 3 (1997), pp. 823-842. 
7 GILBERT, op. cit., p. 423. 
8 MOSSE, G.L., “Shell-Shock as Social Disease”, Journal of Contemporary History, 35.1 
(2000), pp. 101-108. 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 164 - 

enfermedad, el debilitamiento, eran realidades mucho más tangibles y ajenas 
a toda fantasía de heroicidad. En el famoso poster de la Cruz Roja 
Internacional (Fig. 2) se puede apreciar la iconografía ambivalente de una 
madre omnipotente que evoca la imagen cristiana y bondadosa de una Piedad, 
pero al mismo tiempo la figura gigantesca, casi bacanal que sostiene a un 
diminuto enfermo inmovilizado en una camilla, siendo quizás la 
desproporción entre ambas figuras la que introduce un elemento perturbador, 
ansiogénico en esta batalla de los sexos de la que habla Gilbert.  

De este desmantelamiento de la masculinidad hegemónica son 
testigos Vera Brittain, Mary Borden y Enid Bagnold, enfermeras que se 
alistaron en el Destacamento Voluntario de Ayuda (VAD), un cuerpo no 
profesional de enfermeras y conductoras de ambulancias que desde 1909 
prestaban sus servicios en el Reino Unido y otros lugares del Imperio 
Británico. Alejados de todo sentimentalismo y con un lenguaje descarnado, 
los testimonios de estas mujeres transforman radicalmente la escritura 
femenina, hasta entonces relacionada injustamente sólo con lo romántico y lo 
trivial. Para estas autoras la guerra no es una abstracción ni una realidad que 
pueda ser evacuada del texto, sino que vertebra toda la dimensión ética de sus 
autobiografías difícilmente clasificables. Su narrativa no goza del 
reconocimiento, la admiración y el respeto que ha merecido la escritura de 
guerra masculina, por lo que sólo recientemente han recibido estas autoras 
interés científico y académico.  

Estas autobiografías, integradas por cartas, diarios, informes 
oficiales, poemas, artículos de periódicos, plegarias o canciones constituyen 
una forma de auto-representación muy significativa a la hora de reconstruir 
las fragmentadas subjetividades femeninas durante la contienda y revela las 
tensiones que las mujeres que trabajaban y escribían en zona de conflicto 
tuvieron que experimentar. Borden llamó a su libro The Forbidden Zone 
(1929) “a collection of fragments” y consiste ciertamente en una serie de 
viñetas que recogen sus recuerdos e impresiones de la masacre en una estética 
collage que casi recuerda al Guernica de Picasso. En el libro de Bagnold A 
Diary Without Dates (1918), efectivamente no hay fechas, sino un relato 
indiscriminado de sus vivencias donde los detalles exactos de la ubicación del 
hospital o las razones para alistarse son deliberadamente omitidos, porque lo 
que le interesa destacar es el día a día de la contienda, el frenético ir y venir 
de cadáveres, ambulancias y heridos, cuyas horrendas mutilaciones tienen 
también un correlato estético en el estilo fragmentado y discontinuo del texto. 
En Testament of Youth (1933) Vera Brittain, quien interrumpe su carrera en la 
Universidad de Oxford tras una larga lucha por una educación no sexista y 
discriminatoria, admite que es imposible comunicar el trauma sin reducirlo o 
minimizarlo, por eso busca acentuar justamente lo que no puede decir, los 
límites de lo narrable, además de los límites de los géneros literarios 
establecidos, de ahí el estilo híbrido e intertextual de sus memorias. Narrar el 
horror de la guerra, dar testimonio del dolor más inconmensurable (el propio 
y el ajeno) cuestiona los límites mismos de la representación porque cualquier 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

  - 165 - 

intento de documentar lo Real incurre inevitablemente en su falsificación.9 
Por otra parte, la fractura de la realidad cotidiana, el desmoronamiento de 
todos los referentes hasta ahora conocidos es una circunstancia bien reflejada 
en las vanguardias artísticas de la época:  un mundo roto requiere de unos 
códigos que aluden a lo fragmentario y desestructurado. Pero, más que hablar 
de colapso de la realidad en muchos de estos textos escritos por mujeres, 
habría que decir que la guerra impone una realidad inversa y grotesca que 
tiene sus propias imágenes y su propia lógica. A este respecto, las tres autoras 
podrían relacionarse con lo que Angela K. Smith llama “modernismo 
accidental”, en la medida en que su experiencia de la guerra coincide con la 
emergencia de la estética modernista que ellas consideran como un “tercer 
campo de batalla” en el que, no solo a nivel ideológico, sino también de 
praxis literaria, se ven obligadas a posicionarse entre el convencionalismo 
victoriano y las propuestas vanguardistas.  

Más allá del ámbito estilístico, la guerra desafió el concepto de 
feminidad existente en muchos otros aspectos. La necesidad de libertad para 
el cuerpo, favoreciendo los movimientos y la agilidad, implicó una nueva 
indumentaria en la que las mujeres dejan sus encorsetados atuendos para 
ponerse botas militares, pantalones de montar, monos de trabajo e incluso 
afeitarse la cabeza para evitar el contagio de piojos y liendres. (Fig. 3) Al hilo 
de esta nueva iconografía visual, Teresa Gómez Reus apunta: 

 
Son imágenes icónicas de cross-dressing y bravura, en parte ángeles, en parte 

soldados; en parte madres, en parte chicas; sus velos virginales, sus abrigos militares 
(demasiado grandes para ellas), sus botas embarradas, sus cascos de combatientes, sus 
ojeras y sus sonrisas las hacen irresistibles en medio de aquel paisaje de muerte y 
desolación. Resumen las retóricas complejas y contradictorias que redefinieron la 
identidad femenina durante la guerra y funcionan como símbolos expresivos de la 
alteración profunda de roles e identidades asignadas a que dio lugar el conflicto10. 

 
Estas autoras tuvieron diferentes motivaciones para alistarse como 

voluntarias, desde la necesidad patriótica de contribuir a la contienda o el 
deseo de independizarse de las obligaciones domésticas, al de emular a sus 
seres queridos alistados o caídos en combate, como es el caso de Vera 
Brittain, que perdió a su prometido, su hermano y sus mejores amigos en el 
frente. Pero dado que las tres compartieron su pertenencia a familias 
acomodadas, también coincidieron en su inexperiencia en largas jornadas de 
trabajo y extenuantes esfuerzos físicos, a los que mujeres de clases 
                                                
9 Al carácter disruptivo del trauma y la imposibilidad de confrontarlo sino es a través de su 
narrativización, Dominick LaCapra se refiere como “una experiencia que trastorna, 
desarticula el yo y genera huecos en la existencia”, pero en el caso de su materialización en 
textos literarios, se produce lo que él llama un “desasosiego empático”, que, en su opinión, 
“opone una barrera a la clausura del discurso y pone en entredicho las explicaciones de 
hechos límite […] con las cuales intentamos tranquilizarnos o beneficiarnos”. LACAPRA, 
D., Escribir la historia, escribir el trauma, Buenos Aires: Ediciones Nueva Visión, 2005, 
pp. 63-64. 
10 GÓMEZ REUS, T., (ed.), Mujeres al frente: Testimonios de la Gran Guerra, Madrid: 
Huerga y Fierro Editores, 2012, pp. 10-11. 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 166 - 

trabajadoras sí estaban habituadas. Por otra parte, al haber sido educadas en la 
estricta moral victoriana, la intimidad con los pacientes varones les resultaba 
completamente extraña, y la describen como una circunstancia 
desconcertante, pero al mismo tiempo reveladora. Brittain se confiesa 
agradecida por el conocimiento del cuerpo masculino que aquella experiencia 
le proporcionó, y por su precoz liberación de las inhibiciones sexuales que 
entonces afectaban sobremanera a sus coetáneas, tanto casadas como solteras. 
Enid Bagnold también se burla de las viejas nociones puritanas en las que se 
ha criado y considera la experiencia del hospital como una ocasión para el 
autoconocimiento y el desapego de aquellos trasnochados prejuicios. Y en 
más de una ocasión se sirve del lenguaje del collage para ironizar sobre cómo 
el orden y la disciplina hospitalarias son un vano intento de domesticar el 
caos de la masacre: el repetido y cansino inventario de frascos, jeringuillas, 
vendas e instrumental quirúrgico se presenta como “naturaleza muerta” que 
presagia el destino terrible de muchos de sus pacientes.  

Pero también debemos recordar que muchas de estas enfermeras y 
conductoras habían entrenado su capacidad para la disciplina, la resistencia y 
el autocontrol en las campañas sufragistas (convenientemente interrumpidas 
por el establishment patriarcal cuando la guerra estalló). Así que aptitudes 
como el coraje, la fuerza física, la solidaridad, la estrategia organizativa o el 
honor que muchas de estas mujeres habían aprendido en las calles y cárceles 
de Londres, su primer “campo de batalla”, las habían preparado psicológica y 
espiritualmente para su trabajo en el frente.  

Lo que resulta más llamativo de sus testimonios es la desgarradora 
confrontación con lo Real cuando describen su labor recogiendo los heridos 
del campo de batalla, el tratamiento de los amputados, y los quemados por 
bombas incendiarias y gas mostaza. Frente a visiones mucho más líricas 
como las de los poetas-soldados Sigfried Sasoon, Wilfred Owen y Rupert 
Brooke, la literatura escrita por estas enfermeras supone una brutal 
representación sensorial y factual del trauma; y porque restaurar y aliviar las 
anatomías destrozadas de los soldados era su prioridad, la fisicalidad del 
cuerpo ocupa un lugar central en sus memorias.11 De hecho, es desde esta 
omnipresencia del cuerpo vulnerado desde donde hacen su alegato ético sobre 
la crueldad e inutilidad de la guerra y no en vano, algunas de ellas 
encabezarían los primeros movimientos pacifistas al final de la contienda12. 

                                                
11 A este respecto, Jane Marcus escribió un revelador artículo titulado 
“Corpus/corps/corpse”, jugando con la afinidad fonética de estas tres palabras, y en el que 
analiza el corpus textual producido por estas escritoras, muchas de ellas con una 
experiencia directa en el frente en los cuerpos de voluntarias (corps), y en cuya literatura 
hay una presencia ineludible de cuerpos vivos, heridos, dolientes, pero también muertos, 
cadáveres (corpses). MARCUS, J., “Corpus, Corpse, Corps: Writing the Body in/at War”, 
en COOPER, H. MUNICH A. y MERRILL SQUIER, S. (eds.), Arms and the Woman: 
War, Gender and Literary Representation, Chapel Hill: University of North Carolina  
Press, 1989, pp. 124-67. 
12 Sylvia Pankhurst, Emily Hobhouse, Catherine Marshall, Helena Swanwick, Olive 
Schreiner y Kate Courtney son algunas de las representantes del anti-militarismo femenino 
de aquellos años. 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

  - 167 - 

Como apunta Rosa Rius en Sobre la guerra y la violencia en el discurso 
femenino, estas mujeres, 

 
partieron de su experiencia o de experiencias muy cercanas, describieron lo que 

respiraban y lo que vivían, y con ello se distanciaron de los modelos y lugares que 
tradicionalmente les habían asignado los discursos políticos o historiográficos 
dominantes... Con sus pensamientos y reflexiones dibujaron paisajes novedosos frente a la 
guerra, y lo hicieron en aviso de sus peligros y no menos ante los oprobios y la violencia 
ejercida y padecida13. 

 
Los testimonios de Brittain, Borden y Bagnold reflejan la alienación 

de todo atisbo de humanidad (hay de hecho multitud de ejemplos en los que 
se alude a los heridos haciendo referencia a sus miembros, sus muñones, sus 
despojos, las partes del cuerpo) pero ese encuentro con la abominable 
materialidad del Otro produce en estas mujeres una respuesta ética ineludible. 
En palabras del filósofo Emmanuel Lévinas, quien también vivió de cerca la 
experiencia de la Guerra, esta visión nos remite al “rostro del otro” que se 
convierte en un índice de lo humano y lo no-humano: humano en su 
vulnerabilidad, no-humano en su radical alteridad. La enfermera protagonista 
de “Al otro lado de las puertas de cristal” (Enid Bagnold) se siente interpelada 
por el rostro doliente de un paciente:  

 
El número 22 estaba tumbado boca arriba, con las rodillas recogidas contra él, la 

sábana hasta la barbilla y su rostro blanco como la cal mirando hacia el techo. Cuando me 
agaché para coger su bandeja, que estaba sin tocar, sus torturados ojos pardos se posaron 
sobre mí. “Tengo mucho dolor, enfermera”—dijo. Nadie me lo había dicho nunca en ese 
tono. Me miró como lo haría un perro, y sus palabras eran como un grito sin 
formar…Giraba la cabeza de un lado a otro, pero sus ojos nunca se apartaban de mí. Me 
quedé junto a él sin saber qué hacer, sobrecogida por su horrible soledad14. 

 
En la lógica de Lévinas el Otro se impone con su vulnerabilidad, nos 

mira alejándose de la idea que tenemos de él en la mente. Dice el filósofo: 
“nosotros llamamos ‘rostro’ al modo en el cuál se presenta el otro, que supera 
la idea del otro en mí”15. Es así que el rostro del “número 22” de este relato, 
sale de su anonimato y produce en la narradora una reacción de empatía y 
compasión, porque ante el Otro, sólo es posible la responsabilidad ética, y en 
su rostro se refleja su debilidad y su grandeza. 

 
Los hombres a su cuidado, escribe Vera Brittain, cubiertos de barro, 

moribundos, bajo los efectos del gas, gritan retorciéndose “en una parodia de 
hombría”16. Toda la retórica del honor y el heroísmo que empujó a sus 

                                                
13 RIUS, R. (ed.), Sobre la guerra y la violencia en el discurso femenino (1914-1989), 
Barcelona: Publicacions i Edicions de la Universitat de Barcelona, 2006, xii. 
14 Traducción de Ana Airoa Guillén en la antología de GÓMEZ REUS, op. cit. (nota 10), 
p. 181. 
15 LÉVINAS, E., Totalidad e infinito, Madrid: Ediciones Sígueme, 1987, p. 208. 
16 BRITTAIN, V., Testament of Youth (1933), London: Penguin Books, 2005, p. 423. 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 168 - 

congéneres y a ella misma a alistarse se desmantela ante el espectáculo de los 
soldados agonizantes por efecto del gas mostaza:  

 
Sólo desearía que aquellos que escribieron con tanta palabrería que ésta iba a ser 

una Guerra santa, y los oradores que siguen hablando tanto sobre continuar, sin importar 
cuánto pueda durar la Guerra y lo que ésta puede significar, pudieran ver un caso –por no 
mencionar los diez casos– de gas mostaza en sus fases iniciales, pudiesen ver a los pobres 
infelices totalmente quemados y cubiertos de ampollas que supuran, cegados –algunos 
temporalmente, pero otros permanentemente– todos hacinados y pegajosos, 
permanentemente luchando por mantener la respiración mientras apenas pueden mediante 
un susurro decir que se les está cerrando la garganta y que son conscientes de que están 
ahogándose17. 

 
Del mismo modo, Borden reflexiona amargamente sobre la 

deshumanización desgarradora que se ceba sobre los heridos, mientras 
contempla los muñones en las piernas y los brazos de quienes una vez fueron 
hombres y ya no lo son:  

 
Si aquí no hay hombres, ¿qué sentido tiene ser mujer? Hay cabezas y rodillas y 

hay testículos mutilados. Hay pechos con agujeros del tamaño de un puño, y muslos 
pulposos y sin forma; y muñones donde una vez colgaban piernas. Hay ojos, ojos de perro 
enfermo, de gato enfermo, ojos ciegos, ojos que deliran y bocas incapaces de vocalizar; y 
partes de rostro donde falta la nariz o la mandíbula. Eso es lo que hay, pero no hay 
hombres. Así que ¿cómo se puede ser mujer en este lugar sin morirse de dolor?18. 

 
Conviene señalar que en la relación enfermera-paciente que se 

desarrolla en el contexto del hospital, tiene lugar una interesante inversión de 
roles de género en la medida en que estos hombres son desposeídos de sus 
propios cuerpos que entregan a las mujeres, y en sus manos son 
infantilizados, desnudados, e incluso “literalmente” penetrados a través de sus 
úlceras abismales e indefensas19. El cuerpo masculino del soldado, hasta 
entonces una ciudadela infranqueable, se vuelve vulnerable, desprotegido, y 
en la lógica heteropatriarcal, afeminado; lo que explicaría esa ansiedad 
masculina ante la lógica perversa de la guerra. 

                                                
17 Cit. en FERNÁNDEZ, M. L. y FERNÁNDEZ, S., “Vera Mary Brittain, enfermera 
voluntaria en la I Guerra Mundial, edición digital: 
http://enfeps.blogspot.com.es/2011/06/vera-mary-brittain-enfermera-voluntaria.html 
(consultado el 18/01/2019). 
18 Traducción de Teresa Gómez Reus y Peter Lauber en GÓMEZ REUS, op. cit., (nota 
10), p. 219. 
19 Frente a una memorialización eminentemente visual de la Gran Guerra dada su 
coincidencia con el auge de la fotografía, Santanu Das investiga la centralidad del “tacto” 
en los testimonios de la misma. A través del análisis de un abundante archivo documental 
de poemas, cartas, diarios e informes, Das elabora una crónica íntima y sensorial del 
conflicto enfatizando la fisicidad de los cuerpos que convivían hacinados en trincheras y 
hospitales, escenarios que favorecieron vínculos de empatía y ternura en la experiencia 
compartida del trauma. Das dedica el tercer capítulo de este volumen a la labor de las 
enfermeras de campaña. DAS, S., Touch and Intimacy in First World War Literature, 
Cambridge: Cambridge University Press, 2005. 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

  - 169 - 

Al analizar los testimonios de estas tres autoras, es importante 
considerar el planteamiento de la filósofa estadounidense Judith Butler 
cuando afirma que la misma circunstancia que define a ciertos sujetos como 
apenas “humanos” –dada su precariedad y vulnerabilidad extremas—es 
precisa y paradójicamente la condición misma para la respuesta ética. Butler 
propone una ontología social del cuerpo, dado que éste no puede concebirse 
sino en relación con otros: 

 
El cuerpo supone mortalidad, vulnerabilidad, praxis: la piel y la carne nos 

exponen a la mirada de los otros, pero también al contacto y a la violencia…Tiene una 
dimensión ineludiblemente pública. Constituido en la esfera pública como un fenómeno 
social, mi cuerpo es y no es mío. Entregado desde el comienzo al mundo de los otros, el 
cuerpo lleva sus huellas, está formado en el crisol de la vida social; sólo más tarde, y no 
sin alguna duda, puedo reclamar mi cuerpo como propio20.  

 
En ese sentido, la sobreexposición y la permeabilidad de Vera 

Brittain, Enid Bagnold y Mary Borden al cuerpo vulnerado y sufriente del 
Otro, podría analizarse desde el giro ético propuesto por Judith Butler. 
Propone la filósofa norteamericana repensar los marcos “masculinizados” de 
la violencia y la guerra para ofrecer una resistencia ética y política a los 
mismos a partir del reconocimiento de nuestra común precariedad. Para 
Butler “[e]l feminismo tiene que reconocer la precariedad como una 
condición compartida, y ligarla a fuertes compromisos de igualdad”21. A este 
respecto, muchas de ellas pagaron caros sus corrosivos informes (Enid 
Bagnold fue despedida después de que su incómodo libro viera la luz) y, 
como ejemplo de esa jerarquía social del dolor descrita por Butler22, hay que 
considerar la actitud crítica de estas enfermeras para con las regulaciones 
militares, donde los oficiales recibían un tratamiento privilegiado respecto al 
del soldado raso, una actitud que difícilmente podrían haber percibido desde 
el entorno plácido y protegido, desde “la zona de confort”, de sus hogares 
acomodados. El encuentro con la precariedad de los heridos, las enfrentó 
también a otras formas de injusticia y discriminación, y, en esa medida, alentó 
en ellas una conciencia política de la que carecían antes de la guerra.   

Desde luego, vivir la guerra a través del cuerpo sufriente del Otro no 
implica en manera alguna que estas autoras –y sus compañeras—no vivieran 
en carne propia los estragos de la contienda, y en sus memorias no faltan las 
referencias a la propia extenuación, la escasez de recursos, el sueño, el frío, el 
hambre, el contacto con pulgas, gérmenes, piojos y ratas, el riesgo de 
contagio infeccioso, el terror ante los bombardeos, y, en definitiva, el intenso 
stress emocional al que su labor cotidiana en esas situaciones extremas las 

                                                
20 BUTLER, J., Vida precaria: el poder del duelo y la violencia, Buenos Aires: Paidós, 
2006, p. 52. 
21 BUTLER, J., Marcos de guerra: las vidas lloradas, Barcelona: Paidós, 2010, p. 46. 
22 Al respecto de la cualidad relacional de los cuerpos, Butler afirma que “[e]l ‘ser’ del 
cuerpo al que se refiere esta ontología es un ser que siempre está entregado a otros: a 
normas, a organizaciones sociales y políticas que se han desarrollado históricamente con el 
fin de maximizar la precariedad para unos y de minimizarla para otros”, Ibídem, p. 15. 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 170 - 

expuso durante cuatro años. Y aunque soportaron heroicamente ese 
sufrimiento físico y mental, también fueron muy críticas con la escrupulosa y 
poco efectiva dinámica hospitalaria, todavía muy condicionada por la rigidez 
victoriana. Dice Brittain,  

 
Sus regulaciones y principios eran tan victorianos que incluso teníamos que 

hacer nuestro trabajo disfrazadas, luchando continuamente con un uniforme de siete 
piezas, siempre cambiándonos las cofias, delantales, cuellos, puños y cinturones que 
acumulan gérmenes y se pierden en la lavandería, o recogiendo los innumerables 
pasadores, alfileres e imperdibles necesarios para ajustar el complicado equipo, en lugar de 
ponernos una bata de cuello amplio y mangas cortas que pudiera renovarse cada día23. 

 
Es bien sabido que el sistema patriarcal intentó instrumentalizar a las 

mujeres utilizando su imagen más conservadora y heteronormativa (como las 
de la paciente Penélope o la madrina de guerra) para campañas de 
reclutamiento y otras formas de propaganda24. El conocido póster Women of 
Britain say Go! (Fig. 4) muestra esta naturalización de los roles que derivaba 
de la doctrina decimonónica de las “esferas separadas” y que todavía pesaba 
sobremanera en el imaginario social de Gran Bretaña, donde lo militar se 
asigna a los varones que marchan al fondo de la escena y lo doméstico y 
familiar se atribuye a las mujeres que los despiden desconsoladas pero firmes 
en su sacrificio patriótico. No obstante, como se ha constatado a lo largo de 
este artículo, muchas de ellas practicaron una forma de feminismo no 
victimizante que insistió en la capacidad para resistir los modelos de género, 
y esto es justamente lo que hicieron algunas de estas mujeres a las que la 
Gran Guerra empoderó accidental y brutalmente, pero también les infundió 
una confianza en sus propias habilidades que alentaría futuras 
reivindicaciones y les abriría nuevos horizontes.  

A pesar de lo durísima y arriesgada que fue su experiencia, el 
convencimiento de que estaban haciendo una labor de vital importancia fue 
uno de los aspectos más satisfactorios, y su escritura refleja esa paradoja entre 
                                                
23 Cuando no existen traducciones publicadas, la traducción es mía. BRITTAIN, op. cit., 
(nota 16), p. 453. 
24 La Campaña de la Pluma Blanca (lanzada en 1914 por el Almirante británico Charles 
Penrose Fitzgerald) fue uno de los ejemplos más clamorosos de esta instrumentalización 
que se hizo de las mujeres para, en este caso, presionar, humillar y avergonzar 
públicamente a los hombres sanos que intentasen evadir su deber de alistarse. La mirada de 
la mujer se tornó, en este contexto, en una mirada de escrutinio, coacción, e intimidación y 
fue precisamente en la condición precaria y vulnerable de la identidad masculina donde 
radicó el éxito de la campaña, porque torpedeaba la esencia misma de lo que significa “ser 
un verdadero hombre” en una sociedad patriarcal militarizada, al mostrar a los desertores y 
rezagados como inútiles, incapaces de luchar por su país y merecer el respeto de sus 
mujeres. La única forma de redimirse ante la nación y ante las mujeres, era vestir el 
uniforme (alistarse) y recuperar su dignidad de hombres. La historiadora N.F. Gullace 
analiza en “White Feathers and Wounded Men: Female Patriotism and the Memory of the 
Great War” (1997) los devastadores efectos que esta iniciativa tuvo en la moral de muchos 
soldados y veteranos, que se vieron amenazados por “el enemigo en casa”.  GULLACE, 
N.F., “White Feathers and Wounded Men: Female Patriotism and the Memory of the Great 
War”, The Journal of British Studies, 36. 2 (1997), pp. 178-206. 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

  - 171 - 

el horror contemplado y la plenitud sentida. La intrahistoria de la guerra se 
filtra en las memorias de Vera Brittain, Mary Borden y Enid Bagnold, que 
vivieron el conflicto en primera persona, pero a quienes, junto a otras muchas, 
el olvido ha arrinconado “del salón en el ángulo oscuro”, como diría Becquer. 
La labor de rescate de sus relatos es todavía lenta, pero vale la pena 
adentrarnos en sus textos escritos, dadas las circunstancias, de manera 
extrema y apresurada y desde una posición a menudo excéntrica al conflicto 
(al menos en lo que se refiere a su reconocimiento histórico), pero, 
precisamente por ello, aportando visiones poco ortodoxas de un evento que, 
cien años más tarde, nos sigue estremeciendo.  

 
 
 
 
 
BIBLIOGRAFÍA: 
 
BAGNOLD, E. A Diary Without Dates (1918). London: William Heineman. 
Digitalized  by University of California Libraries 
BORDEN, M. The Forbidden Zone. 1929. London: Hesperus Press, 2008. 
BRITTAIN, V. Testament of Youth. 1933. London: Penguin Books, 2005.  
BUTLER, J. Vida precaria: el poder del duelo y la violencia. Buenos Aires:                
Paidós, 2006. 
BUTLER, J. Marcos de guerra: las vidas lloradas. Barcelona: Paidós, 2010. 
CAMPBELL, J. S. “‘For You May Touch Them Not’: Misogyny, 
Homosexuality, and Ethics of Passivity in First World War Poetry”, ELH 
(English Literary History), 64. 3 (1997), pp. 823-842. 
CONDELL, D. y LIDDIARD, J. Working for Victory: Images of Women in 
the First World War. London: Routledge, 1987.  
DAS, S. Touch and Intimacy in First World War Literature. Cambridge: 
Cambridge University Press, 2005.  
FUSSELL, P. The Great War and Modern Memory. Oxford: Oxford 
University Press, 1975.  
GILBERT, S. “Soldier’s Heart: Literary Men, Literary Women and the Great 
War.”  Signs 8.3 (1983), pp. 422-50. 
GOLDMAN, D., GLEDHILL, J., y HATTAWAY, J. (eds.). Women Writers 
and the Great War. Farmington Hills: Twayne Publishers, 1995. 
GÓMEZ REUS, T. (Ed.) Mujeres al frente: Testimonios de la Gran Guerra. 
Madrid: Huerga y Fierro Editores, 2012.   
GULLACE, N.F. “White Feathers and Wounded Men: Female Patriotism and 
the Memory of the Great War”, The Journal of British Studies, 36. 2 (1997), 
pp. 178-206.  
HALLETT, C., “The personal writings of First World War nurses: a study of 
the interplay of authorial intention and scholarly interpretation”, Nursing 
Inquiry, 14. 4 (2007), pp. 320-9. 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 172 - 

HIGONNET, M. Behind the Lines: Gender and the Two World Wars. New 
Haven: Yale University Press, 1987.  
HIGONNET, M. Nurses at the Front: Writing the Wounds of the Great War.  
Boston: North Eastern U, 2000. 
HIGONNET, M. y HIGONNET, P. “The Double Helix, en HIGONNET, M., 
JENON, J., MICHEL, S. y COLLINS WEITZ, M. (eds): Behind the Lines. 
Gender and the Two World Wars. Yale University Press: New Haven, 1987.  
KAPLAN, L. “Deformities of the Great War: The Narratives of Mary Borden 
and Helen Zenna Smith”. Women and Language. 27.2 (2004), pp.35-43.  
LACAPRA, D. Escribir la historia, escribir el trauma. Buenos Aires: 
Ediciones Nueva Visión, 2005 
LÉVINAS, E. Totalidad e infinito. Ediciones Sígueme: Madrid, 1987 
MARCUS, J. “Corpus, Corpse, Corps: Writing the Body in/at War” en Helen 
COOPER, A., MUNICH A. y MERRILL SQUIER, S. (eds.) Arms and the  
Woman: War,  Gender and Literary Representation. Chapel Hill: University 
of North Carolina  Press, 1989, pp. 124-67.  
MOSSE, G.L. “Shell-Shock as Social Disease”, Journal of Contemporary 
History 35.1 (2000), pp.101-108. 
NOAKES, L. “Women's Mobilization for War (Great Britain and Ireland)” en 
NOAKES, L., “Women's Mobilization for War (Great Britain and Ireland)”, 
en DANIEL, U. y otros (eds.), 1914-1918-online. International Encyclopedia 
of the First World War, Berlin: Freie Universität Berlin, 2014.  
RAITT, S. y TATE, T. Women's Fiction and the Great War. Oxford: 
Clarendon Press, 1997. 
RIUS, R. (ed), Sobre la guerra y la violencia en el discurso femenino (1914-
1989). Barcelona: Publicacions i Edicions de la Universitat de Barcelona, 
2006. 
SMITH, A. K. The Second Battlefield: Women, Modernism and the First 
World War.  Manchester: Manchester University Press, 2000. 
TYLEE, C. The Great War and Women's Consciousness: Images of 
Militarism and Womanhood in Women's Writings, 1914–1964. Iowa City: 
University of Iowa Press, 1990. 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

  - 173 - 

 
 
Figura 1. Autor desconocido, Origin and development of a suffragette, h. 1910-
1915. Postal, 9 x 14 cm. c Ann Lewis Women’s Suffrage Collection. 
https://lewissuffragecollection.omeka.net  
 

 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 174 - 

 
 

Figura 2. Autor desconocido, Miss Isobel Silver volunteers for duty with the 
Emsworth Fire Brigade, 1916. Fotografía, Londres, Imperial War Museum, IWM 
Q 109806.  

 

 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

  - 175 - 

 
Figura 3. A. E. Foringer, The Greatest Mother in the World, 1918. Litografía, 
106,6 x 71 cm. Londres, Imperial War Museum, IWM PST 2778. 

 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 176 - 

 
 
Figura 4. E. J. Kealey, Women of Britain Say Go!, 1915. Litografía, 75,9 x 50,5 
cm. Londres, Imperial War Museum, IWM PST 2763.  
 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 177 - 

 
 
 
 
 

LA REINVENCIÓN DE LO SAGRADO  
EN EL IMAGINARIO FEMENINO DEL  

ARTE CONTEMPORÁNEO COLOMBIANO 
  

 
THE REINVENTION OF THE SACRED 

IN THE FEMININE IMAGINARY  
IN CONTEMPORARY COLOMBIAN ART 

 
Sandra Patricia Bautista Santos 

Universidad de Pamplona, Colombia 
 
 

En la escena artística actual, es cada vez más frecuente la presencia de 
planteamientos que no solo se alimentan de elementos de representación formal y 
simbólica de momentos del pasado, sino que parten de estos como insumo de construcción 
crítica frente a los valores que representan. A lo largo de este artículo se aborda cómo tres 
artistas colombianas, Débora Arango, María Eugenia Trujillo y Helena Martín Franco, 
hacen uso de la estrategia de reinvención iconográfica del concepto de lo sagrado 
implantado desde el periodo colonial en su país, como un medio posibilitador de análisis y 
cuestionamiento en relación de algunos valores hegemónicos de carácter patriarcal, que 
aún están vigentes en la sociedad de la que forman parte. 

 
Palabras clave: Lo sagrado, el cuerpo, representaciones de feminidad, arte 

contemporáneo colombiano, resistencia. 
 

In the current artistic scene, there is more and more frequent the presence of 
approaches that not only feed on elements of formal and symbolic representation of 
moments of the past, but that start from these as an input of critical construction against the 
values they represent. Throughout this article we discuss how three Colombian artists: 
Débora Arango, María Eugenia Trujillo and Helena Martín Franco, make use of the 
iconographic reinvention strategy of the concept of the sacred implanted since the colonial 
period in their country, as a possible means of analysis and questioning in relation to some 
patriarchal hegemonic values, which are still valid in the society of which they are part. 
 

Keywords: The sacred, the body, representations of femininity, contemporary 
Colombian art, resistance. 

 
 
 
 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 178 - 

Introducción: el concepto de lo sagrado y valores modélicos de la 
feminidad. 

En primera instancia quiero hacer mención al objetivo fundamental 
de este texto, que es proponer una breve revisión de la transformación 
iconográfica que el concepto de lo sagrado ha experimentado dentro de la 
representación femenina, a partir de la actitud reflexiva y trasgresora de 
algunas artistas colombianas vigentes en la actualidad. 

Para comenzar, tomo como punto de partida la noción esencialista de 
la feminidad, entendiendo que bajo esta se determinan unas características 
tanto físicas como comportamentales irrevocables. Donde lo físico estaría 
más ligado al campo de la apariencia, mientras el comportamiento lo estaría 
al campo de la acción. 

Destaco estos dos aspectos, porque ambos giran especialmente en 
torno a un elemento clave: el cuerpo, que va a ser el eje para engranar todo el 
discurso que ampliaré más adelante. Un cuerpo entendido como un símbolo, 
un cuerpo cargado de fuertes sentidos, no solo estéticos, sino también 
ideológicos. Un cuerpo enmarcado también en la realidad histórica, social y 
cultural a la que pertenece. 

Igualmente, es relevante tener en cuenta que las artistas a las que 
hago referencia vienen a estar activas en la escena del arte colombiano a 
partir de los años 80, (excepto Debóra Arango, cuya producción más intensa 
data de 1939 a los 70´s, aunque su visibilidad se dio a final de esta década). 
Esta demarcación temporal, nos ayuda a aclarar el terreno que queremos 
abarcar. Por otro lado, tengo que denotar cómo el contexto geográfico del que 
parten sus planteamientos será muy determinante en la comprensión del 
enfoque que van a tener. 

Del mismo modo, considero interesante aludir a la pertinencia de 
tocar este tipo de temas en un contexto tan diferente y lejano. Pero viene a ser 
importante dado que, en la revisión del fenómeno de género, al asumir su 
comprensión como un acontecimiento ligado a condiciones geográficas, 
sociales y culturales específicas, es posible establecer una evaluación de las 
diferencias que hay entre un lugar y otro, pero también de las similitudes. 

Otra cuestión que me impulsa a remitirme a estas artistas es que, 
aunque algunas de ellas no son muy conocidas en la escala nacional y menos 
internacional, es muy necesario dar espacio a sus nombres y planteamientos 
para ampliar la genealogía histórica de la producción femenina en 
Latinoamérica. Dado que una de las premisas feministas es precisamente 
hacer frente a la invisibilidad histórica de las mujeres a través del análisis, el 
estudio y la circulación de aquellas propuestas artísticas que no han sido las 
más reconocidas. 

Dejando de lado esta observación y para entrar en materia, debo 
remontarme al periodo colonial, pues es en este momento cuando la 
concepción de lo sagrado en el territorio colombiano va a adquirir su filiación 
con el pensamiento occidental. 

De la misma forma, no podemos obviar que la colonia fomentó toda 
una configuración de sentidos y símbolos que, por medio de la representación 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

  - 179 - 

visual, se convirtieron en materializaciones del sistema patriarcal, aún muy 
presentes en la realidad política y social colombiana.  

Por este motivo y desde el punto de vista iconográfico, invito a tener 
en cuenta como planteó François Chirpaz en su texto La experiencia de lo 
sagrado según Mircea Eliade, que es posible “que no dispongamos de un 
término más preciso que el de «religión» para expresar la experiencia de lo 
sagrado”1.  En el periodo colonial, principalmente cuando nos remitimos al 
arte religioso, si nos concentramos en la representación de la corporalidad, 
hablamos de cuerpos ejemplares como estrategia efectiva de las intenciones 
devocionales. 

Frente a ello, es significativo subrayar como afirmó el historiador 
Jaime Borja, que “en los siglos XVI Y XVII se dio una apropiación del 
cuerpo como no se había hecho en los precedentes”2. Respondiendo a que el 
cuerpo puede ser considerado como “una experiencia cultural construida por 
diferentes tipos de discursos y prácticas”3. Y así el autor destaca que: 

 
Si tomamos como ejemplo la sociedad colonial neogranadina, puede observarse 

sin esfuerzo cómo los discursos visuales y narrativos actúan como vehículos ideológicos 
que trasmitieron valores sobre los cuales debía articularse idealmente el orden social 

Esta perspectiva se arraigaba en las ideas que la tradición cristiana había 
sostenido desde la baja Edad Media, según las cuales el cuerpo reflejaba el contenido del 
alma, de manera tal que toda acción exterior repercutía en el interior. En este sentido, el 
cuerpo representaba lo irrepresentable4. 

 
Además, resalto que Borja Gómez, hace referencia a dos conceptos 

importantes en la comprensión de la configuración simbólica de la imagen: el 
inventio y el exempla. El primero es inherente a la composición y denota el 
contexto que envuelve al sujeto, dotándolo de ornamentación, atmosfera y 
dramatismo. El segundo se refiere a la capacidad pedagógica del mismo 
cuerpo, donde sus acciones solo debían manifestar lo que era oportuno 
reflejar, como virtudes propicias para su posibilidad de salvación. Así la 
representación de corporalidad correspondida con la perfección era sinónimo 
de contención (de las emociones, las pasiones, los instintos y las dudas 
terrenales).  

Tal como se puede ver en la pintura de Santa Rosa de Lima, realizada 
por el afamado artista colombiano Gregorio Vásquez y Ceballos. Su mirada 
dirigida al cielo y su mano derecha sobre el corazón establecen una alegoría 
directa de la mística del corazón. Entendiendo dicho elemento como: “un 
                                                
1CHIRPAZ, F. “La experiencia de lo sagrado según Mircea Eliade” en Revista Selecciones 
de teología, Vol. 25 (1996), p. 99. 
2 BORJA GÓMEZ, J. H., Conferencia: “De custodias y vidas ejemplares: El cuerpo social, 
Cristo y los mártires” en Colección de arte Sala Barroco en tierra de orfebres, Museo de 
arte Miguel Urrutia, 1 de marzo de 2018. 
3 BORJA GÓMEZ, J. H., “El cuerpo y los sentidos. La imagen y el discurso colonial 
neogranadino”, en Saberes, culturas y derechos sexuales, Bogotá: Tercer Mundo Editores, 
2006, pp. 233-258. 
4 Ibídem, pp. 233-258. 
 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 180 - 

lugar no sólo simbólico de la unión con Dios, sino que un espacio privado en 
que el sujeto se refugia de los demás para vivencia la experiencia más íntima 
de la mística: la unión de amor”5. 

A través de este ejemplo se puede ver que, el cuerpo, la definición de 
corporalidad, el sujeto femenino, la definición de feminidad, en relación con 
lo sagrado, adquieren una connotación íntima vinculada a lo transcendente, 
celestial y elevado, que va a nutrir el imaginario femenino. Es valioso agregar 
que el imaginario se cimienta sobre un andamiaje cultural. En el caso 
colombiano, los códigos ancestrales, coloniales y postcoloniales van a afectar 
a la concepción que se tiene de sacralidad y feminidad, así como las 
relaciones entre éstas. 

Realizo esta aclaración porque no se puede ignorar que toda esta 
configuración de sentidos va a marcar no solo el imaginario social de lo 
femenino, si no la concepción de las mujeres sobre sí mismas. Esta situación 
va a alcanzar eco hasta los siglos XX y XXI, su impacto y naturalización en 
la vida cotidiana provocarán que artistas como Débora Arango, María 
Eugenia Trujillo y Helena Martín Franco, sientan una especie de extrañeza, de 
falta de pertenencia, de imposición, con la misma idea de sacralidad que se ha 
denotado a su corporalidad de femenina. 
 

Débora Arango: una pionera en la reinvención de nuevas formas 
de representación femenina. 

Es importante adentrarnos a la obra de la primera de las artistas, 
Débora Arango, quien es una ficha clave en el contexto del arte actual, pues 
en ella se dio realmente la ruptura con la tradición, no solo de carácter técnico 
y expresivo (ya que va ser una de las primeras pintoras que va a tener un 
tratamiento de la imagen de corte expresionista), sino más bien de los 
modelos clásicos de representación femenina. En parte de sus obras se puede 
ver un posicionamiento critico frente a la sumisión, la reclusión de la mujer 
en su propio cuerpo, su sentir y su pensar. 

Arango va a reaccionar contra la opresión que vive su género y tal 
como lo planteó Santiago Londoño Vélez, en sus obras se “refutaron las 
nociones convencionales de la belleza y de la función del arte codificadas por 
los hombres y consentidas por las mujeres” y se “reconsideraron temas como 
la maternidad, la adolescencia, el celibato, la virginidad, la prostitución y la 
locura” 6. 

Entre estas obras se destacan Justicia, Maternidad y violencia, o 
Madona del Silencio, donde presenta escenas hasta ahora no retratadas, 
evidenciando las incoherencias de una sociedad conservadora y altamente 
estratificada. Por ejemplo, en Justicia aborda el tema de la prostitución 

                                                
5 RAYA, A., “La mística y el corazón: una tradición de espiritualidad femenina en 
América colonial”, Cuadernos De Literatura, Universidad Javeriana 14, 28 (2013), p. 
132.  
6 SIERRA, A. y GÓMEZ, P., “Débora Arango: Lo estético y lo político del contexto”. en 
Débora Arango: exposición retrospectiva. Bogotá: Banco de la República, Biblioteca Luis 
Ángel Arango, 1996, p. 31. 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

  - 181 - 

denunciando como señaló Alvaro Robayo “de manera directa los estragos que 
produce la represión de una fuerza natural- la sexualidad- y la degradación de 
la mujer cuando forzada por una sociedad que le niega otras salidas, debe 
comerciar con su cuerpo7. Igualmente, esta impactante imagen denota la 
corrupción de los agentes de la ley, que persiguen y a la vez desean consumir 
estos cuerpos en venta, que paradójicamente bajo la doble moral, se esconden 
y censuran. 

Por otro lado, en obras como Maternidad y Violencia, o Madonna del 
Silencio, la artista deja patente el impacto que la desigualdad social y la 
violencia producen sobre una buena parte de la población femenina, 
mostrando descarnadamente y sin filtros la dura experiencia de la maternidad 
en condiciones de precariedad. 

En este punto y para retomar el hilo conductor de mis argumentos 
iniciales, explico porque uno el concepto de lo sagrado al planteamiento de 
esta artista. A través de la pintura La procesión, Arango hace un 
cuestionamiento directo sobre cómo la iglesia católica a manera de institución 
ha establecido unas jerarquías, en las que las mujeres ocupan claramente una 
posición subalterna, que se agrava aún más dependiendo de la clase o nivel 
social a la que pertenezcan. 

En esta imagen se puede observar paradójicamente a:  
 
Una mujer que irrumpe en el espacio sacro ocupado por los clérigos, quebrando 

el ritmo solemne de la procesión del Corpus Christi para besar el anillo del obispo. A su 
alrededor, las miradas de los cardenales parecen juzgarla; ella no va vestida para la 
ocasión, su maquillaje y ropa no corresponden al recato de las otras mujeres que, solo en la 
periferia, acompañan la procesión. Este ritual católico, de gran importancia litúrgica, 
gozaba de protagonismo social y cultural en la Medellín de los años cuarenta, solo 
palpable en los registros fotográficos que dan cuenta de esa ciudad que aún no superaba los 
300 mil habitantes, y en un país donde solo hasta finales de la década del cincuenta se 
concedieron derechos políticos a las mujeres: tener cédula y poder votar8. 

 
En relación a esta obra, podemos ver el poder de la institución 

clerical representado en el obispo, la sumisión en el caso de la aptitud de la 
mujer que se reclina, que se doblega y la dinámica patriarcal reflejada en el 
gesto de besar el anillo, siendo la obediencia y la continuidad de estos 
hábitos, la alternativa más segura de vinculación con la sacralidad.  

Resulta relevante destacar que esta obra fue controvertida, censurada 
y posteriormente invisibilizada hasta que en el año 1975 Dora Ramírez, Darío 
Ruiz Gómez y Elkin Mesa organizaron su primera exposición retrospectiva, 
compuesta por 100 obras, en la Biblioteca Piloto de Medellín. En cuanto a la 
obra Arango habría mucho que decir, pero no me puedo ampliar más. 
Continúo con la siguiente artista para establecer conexiones. 

                                                
7 ROBAYO ALONSO, A., La crítica de los valores hegemónicos de arte colombiano, 
Bogotá: Uniandes, 2001, p. 30. 
8 ZAPATA J., CHACÓN C. y CASTAÑO C., La procesión en Museo de Antioquía, s/f. 
Recuperado de https://www.museodeantioquia.co/exposicion/la-consentida/#/la-procesion/ 
el 10 de enero de 2019. 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 182 - 

 
Nuevos iconos de sacralidad: desde la mirada crítica de María 

Eugenia Trujillo y Helena Martín Franco. 
La artista María Eugenia Trujillo tendrá mayor repercusión en el 

siglo XXI, ya que sus obras van a empezar a ser visibles a partir del año 2000. 
Ella va a construir nuevos iconos (Fig. 1) que unen el hacer 

tradicional de las mujeres (bordado), con algunos elementos de la iconografía 
religiosa (custodias, exvotos, vírgenes) y fragmentos de su cuerpo (ojos, 
corazón y órganos sexuales femeninos). Demostrando en esta fusión una 
nueva construcción de imaginario femenino de sacralidad, libre de 
clasificaciones y censuras. 

Revelando así cómo estas clasificaciones de intimidad, sumisión, 
represión y ocultamiento del deseo han excluido a la sexualidad femenina de 
cualquier vínculo con lo sagrado. Cada una de sus obras opera como 
dispositivos de resistencia, capaces de herir susceptibilidades y producir 
álgidos debates. 

Tal es el caso protagonizado por la exposición Mujeres Ocultas en el 
año 2014, presentada en el Museo de Arte Colonial Santa Clara en Bogotá, 
que fue censurada y obligada al cierre temporal por la organización “Voto 
Católico Colombia”, que interpuso 75 tutelas avaladas por Tribunal 
Administrativo de Cundinamarca, que ordenaban su cierre; aunque 
posteriormente fueron negadas por la Sección Segunda del Consejo de 
Estado, con el argumento del derecho a la libre expresión. La organización 
demandante alegaba que el contenido de estas obras era altamente ofensivo 
para la fe, por involucrar una vulva femenina en un objeto sacro como la 
custodia. 

Por su parte, las directivas del museo y los comisarios de la muestra 
defendían la importancia de esta como una medida para consolidar un 
imaginario más amplio e inclusivo de la representación femenina en el 
contexto artístico nacional, permitiendo incluso que las piezas de Trujillo 
pudieran establecer un dialogo con el espacio arquitectónico y obras que 
componen la colección correspondiente al periodo colonial. 

Como prueba de la defensa del Museo a la apertura de esta muestra, 
María Constanza Toquica Clavijo, su directora aclaró públicamente que no 
existía ningún atropello a la fe cristiana, enfatizando especialmente dos 
cuestiones: primero que el Museo Santa Clara no era un recinto sagrado, ya 
que este espacio fue “desacralizado desde 1968 y convertido en museo desde 
1983”9. En segunda instancia señaló que las piezas intervenidas por la artista 
no eran custodias reales, sino que se ensamblaron con objetos como pies de 
lámparas y fueron intervenidas con bordado. 

De igual forma, Toquica Clavijo sostuvo que estas esculturas 
“remiten a una lectura en donde tanto el objeto como el espacio son alegoría 
de lo sagrado, sin serlo”10. Logrando así tal como plantea Trujillo “transgredir 
                                                
9 TOQUITA CLAVIJO, M. C., “Mujeres Ocultas: alegoría de lo femenino” en catálogo de 
la exposición Mujeres Ocultas. Bogotá: Museo Santa Clara, 2014, p. 9. 
10 Ibídem, p. 9. 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

  - 183 - 

una imagen que se sigue utilizando”11, para revelar mensajes ocultos 
simbólicamente a través de ella como el control y la represión sobre el cuerpo 
femenino. 

Antes de finalizar la alusión a su obra, considero muy relevante 
enfatizar que el carácter transgresor del planteamiento de Trujillo es capaz de 
rebasar límites técnicos, simbólicos, institucionales e incluso legales.  

En lo técnico, desplazando las labores de aguja de la función 
ornamental a la emancipación en lo simbólico, al configurar una nueva 
iconografía femenina en la institución museística, promoviendo la re-
significación de sus discursos. Y en el plano legal revelando la existencia y 
constante resistencia entre dos bandos a favor y en contra de valores 
patriarcales hegemónicos. 

Para cerrar, esta breve reflexión voy a traer a colación a la artista 
Helena Martín Franco quien, como llamada de atención, búsqueda y 
transformación de los sentidos y significados, crea una santa Corazón 
desfasado. 

Personaje que propicia una ironía, en torno a la misma visión de la 
santidad y de lo que es profano, en cuanto al imaginario esencialista de 
feminidad como la sexualidad.  

Lo que ella hace es tomar las características de la santa para 
fusionarla con una mujer terrenal, que no niega su sexualidad. Que nos 
muestra su condición viva, hasta confusa y decadente, a través de una serie de 
acciones, performances, videos y su página web. Estableciendo una crítica, 
que funciona como una estrategia de reversión del sentido de lo sagrado. 

Según define la artista, es una nueva santa que proviene “de un 
collage de identidades y estereotipos, y se manifiesta como figura híbrida 
entre la iconografía religiosa, la pornográfica” y su “propia subjetividad”.12 
Su nombre hace alusión por un lado al Sagrado Corazón de Jesús, un icono 
religioso muy importante en la cultura popular colombiana y, por otro, al 
desfase emocional que han padecido las mujeres bajo la represión moral 
religiosa. 

La apariencia de Corazón desfasado (Fig. 2) mezcla características 
de la santa con las de la artista. Por ejemplo, su pecho semidesnudo está 
parcialmente cubierto por una coraza de porcelana blanca que reproduce sus 
formas y cuyo material recuerda al utilizado en la elaboración de los bustos 
de la Virgen, además va sostenido con unas correas de cuero que connotan 
sexualidad.  

Otro aspecto que también ha señalado la artista y curadora Alexa 
Cuesta es que:  

 

                                                
11 Entrevista a María Eugenia Trujillo. Recuperada de: 
https://www.youtube.com/watch?v=NyvTumJUrBU el 10 de mayo de 2018. 
12 MARTÍN FRANCO, H., “Himno según corazón desfasado”, en Introitus: Género, 
Identidad y Poscolonialismo en la Obra de Mujeres Artistas del Caribe Colombiano, 
Cartagena de Indias: Colectivo La Redhada, 2010, p. 17. 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 184 - 

La realización de vídeos y performancias entorno a este personaje se inspiran en 
la noción católica de la aparición milagrosa. Cada visibilidad de Corazón Desfasado, en 
forma de vídeo, afiche, folleto o cyber acción, está acompañada de un “mensaje de 
redención” o de “milagros concedidos13. 

 
Igualmente es relevante tener en cuenta que, a partir de sus 

ciberapariciones, se podría decir que Martín Franco es consciente, como otras 
artistas, de que la explotación de la imagen femenina se ha extendido al 
ciberespacio. En la red se continúan reproduciendo arquetipos patriarcales de 
feminidad, por ese motivo bajo la apariencia de Corazón desfasado como 
acto de resistencia decide usar y trasformar sus sentidos de forma paródica. 
Recordemos que las prácticas que relacionan al feminismo con el 
ciberespacio han sido diseñadas para hacer frente y trasgredir el estereotipo 
femenino que ocupa este lugar. Artistas como Martín Franco están 
convencidas de la necesidad de recolonizar los espacios de difusión pública 
de la imagen femenina. 

Según Alexa Cuesta, los mensajes ambiguos de Corazón desfasado 
“revelan los lugares comunes entre los discursos religiosos y comerciales,” 
además muestran que tras la incansable “búsqueda de la felicidad, de la 
perfección, de la “limpieza", de la “pureza”, se deben “seguir ideales que 
exigen sacrificios”.14 Al parecer Corazón desfasado quiere hacer visible que 
su existencia es un reflejo de estos sacrificios en el marco de la feminidad. 
Finalizando la alusión específica a la obra de esta artista, me remito al 
conjunto que he abordado a lo largo de este texto. 
 

Construcción de símbolos y rituales propios. 
Considero pertinente sostener que las obras de estas artistas 

responden a la negación de la conexión entre su cuerpo, su sexualidad y la 
sacralidad, materializada hegemónicamente en la representación femenina, 
transformando estos sentidos, como creadoras desde la producción de nuevas 
retoricas.  

Tal como ha planteado la historiadora Lynda Nead en su famoso libro 
El desnudo Femenino: arte, obscenidad y sexualidad, donde establece un 
interesante debate del libro El desnudo de Kennet Clark, las representaciones 
clásicas de la feminidad, le otorgan al imaginario de su corporalidad, una idea 
de superficie contenida. Es decir, que su apariencia sutil, recatada e 
idealizada, que tiene como función esconder un secreto, relacionado con la 
parte viva, humana y orgánica de ese sujeto femenino, un ser interno, un ser 
sexual pero también emocional, ese ser que siente que se conmueve, pero que 
debe permanecer oculto como las mujeres representadas por Trujillo. 
Las artistas mencionadas buscan dejar salir y fluir dicho secreto por medio de 
la construcción de símbolos y rituales propios. Para concluir quiero remitirme 
de nuevo al discurso de Jaime Borja, citado al comienzo y en referencia al 

                                                
13 CUESTA, A., Introitus: Género, Identidad y Poscolonialismo en la Obra de Mujeres 
Artistas del Caribe Colombiano. Cartagena de Indias: Colectivo La Redhada, 2010, p. 17. 
14Ibídem, p. 17. 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

  - 185 - 

periodo colonial, para recordar como en un principio las imágenes retoricas 
eran pensadas con el objetivo de conmover el alma, hacia una consolidación 
de lo sagrado. Ahora comparo el trasfondo de esta afirmación con las 
intenciones de Arango, Trujillo y Martín Franco para denotar que éstas 
también utilizan los fundamentos de la retórica, como una estrategia para la 
reinvención de símbolos iconográficos con sentido subversivo, también con el 
objetivo de mover el alma, pero en la posición adversa, una posición 
contraria: de resistencia. 
 
 
 
BIBLIOGRAFÍA:  
 
BORJA GÓMEZ, J. H., “El cuerpo y los sentidos. La imagen y el discurso 
colonial neogranadino”, en Saberes, culturas y derechos sexuales, Bogotá: 
Tercer Mundo Editores, 2006, pp. 233-258. 
BORJA GÓMEZ, J. H., Conferencia “De custodias y vidas ejemplares: El 
cuerpo social, Cristo y los mártires”, Colección de arte Sala Barroco en 
tierra de orfebres, Museo de arte Miguel Urrutia, 1 de marzo de 2018. 
CHIRPAZ, F. “La experiencia de lo sagrado según Mircea Eliade”, Revista 
Selecciones de teología, Vol. 25, 1996. 
CUESTA, A.  Introitus: Género, Identidad y Poscolonialismo en la Obra de 
Mujeres Artistas del Caribe Colombiano. Cartagena de Indias: Colectivo La 
Redhada, 2010. 
MARTÍN FRANCO, H. “Himno según corazón desfasado”, en Introitus: 
Género, Identidad y Poscolonialismo en la Obra de Mujeres Artistas del 
Caribe Colombiano. Cartagena de Indias: Colectivo La Redhada, 2010. 
RAYA, A., “La mística y el corazón: una tradición de espiritualidad 
femenina en América colonial”, Cuadernos De Literatura, Universidad 
Javeriana 14, 28, 2013. 
ROBAYO ALONSO., A. La crítica de los valores hegemónicos de arte 
colombiano, Bogotá: Uniandes, 2001. 
SIERRA, A. y GÓMEZ, P., “Débora Arango: Lo estético y lo político del 
contexto”, en Débora Arango: exposición retrospectiva. Bogotá: Banco de la 
República, Biblioteca Luis Ángel Arango, 1996. 
TOQUITA CLAVIJO, M. C. “Mujeres Ocultas: alegoría de lo femenino”, en 
catalogo Mujeres Ocultas, Bogotá: Museo Santa Clara, 2014. 
ZAPATA J, CHACÓN C y CASTAÑO C. La procesión en Museo de 
Antioquía, s/f. Recuperado de https://www.museodeantioquia.co/exposicion/la-
consentida/#/la-procesion/ el 10 de enero de 2019. 
 
 
 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 186 - 

 
 
Figura 1. María Eugenia Trujillo, Vírgenes, 2009. Repujado en lámina de 
aluminio y bordado en mostacilla. 43 x 36 cm. Colección particular de la artista. 
 
 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

  - 187 - 

 
 
Figura 2. Helena Martín Franco, Corazón desfasado, folleto Aparición 2006. 
Colección particular de la artista.    



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 188 - 

 
 
 
 

  



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

  - 189 - 

 
 
 
 
 

CATHERINE WELDOM: 
LA MUJER QUE CAMINABA POR DELANTE 

 
CATHERINE WELDOM:  

THE WOMAN WHO WALKED AHEAD 
 

Lucía Pérez García 
Universidad de Sevilla 

 
 

 La película Woman walks ahead (Susanna White, 2017) cuenta la historia de 
Catherine Weldon, una mujer cuyo mayor testimonio son los cuatro retratos del jefe de los 
Sioux Lakota, Toro Sentado. Adscrita al western, presenta la especial circunstancia de 
tratar un tema tan extraño al género como la pintura, fundiéndolo con la temática 
revisionista y la situación social de la mujer en la época. Ese especial carácter se hace 
notar en cada uno de los elementos que conforman la producción los cuales, no dejando de 
ser fieles al western, adquieren un simbolismo estético y emocional centrado en la 
protagonista. Este trabajo se propone analizar desde el punto de vista cinematográfico y 
artístico los diferentes componentes de una producción totalmente centrada en la única 
mujer pintora del Viejo Oeste que ha tenido el honor de pasar a la gran pantalla.  

 
Palabras clave: cine, música, pintura, mujeres, nativos americanos. 

 
 The film Woman Walks Ahead (Susanna White, 2017), tells the story of 

Chaterine Weldon, the woman whose greatest testimony is the four portraits of Sitting 
Bull, chief of the Lakota Sioux. Belonging to Westerns, the film addresses a theme as 
strange to the genre as painting, merging it with a revisionist subplot and with the social 
situation of women in the period. This special treatment is in every single detail of the film 
which, keeping loyal to the Western genre, has principally an aesthetic and emotional 
symbolism focused on the female protagonist. This work aims to analyze, from the 
cinematographic and artistic point of view, a film totally centered on the only woman 
painter from the Old West who has have the honor to have her own movie.  

 
Keywords: cinema, music, painting, women, American natives. 

 
 
 
 La historia de Estados Unidos está llena de pioneras, de mujeres de 
fortaleza insólita que ayudaron a construir una nación. Cruzaron tierras 
inhóspitas, llenas de peligros para cualquiera que osara internarse en tan 
temeraria aventura. Sobrevivieron a temperaturas extremas, a vendavales de 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 190 - 

polvo y arena, a horizontes infinitos: a la soledad. Y, sobre todo, llevaron con 
ellas esperanza. Gracias a ellas, el Oeste antes conocido como salvaje, se 
tornó cultura. Gracias a ellas, la civilización al fin pudo poner sus pies en las 
aguas del Pacífico. 

Unas aportaron moral, otras contribuyeron a la educación, otras 
sembraron formas de vida; Catherine Weldon regaló arte, y con él: 
hermandad, respeto, identidad, paz. Sus retratos de Toro sentado son los que 
mejor representan el espíritu vivo del jefe sioux. Lejos del exotismo con el 
que los pintores americanos reflejaron su rostro: melancólico y rodeado de 
gran parafernalia –cuanto más colorida y abultada mejor-, ella plasmó la 
fuerza y la integridad de una mirada casi desafiante, donde tan solo una 
pluma o ciertos símbolos de jerarquía nos indican, no su singular procedencia, 
sino su posición. Mirar a los ojos de estos retratos es como escuchar las 
propias palabras de Toro sentado al senador Henry L. Dawes, en la comisión 
enviada a Dakota en 1883: 

 
Me encuentro aquí por voluntad del Gran Espíritu, y por esta misma soy jefe. Mi 

corazón es rojo y dulce, y sé que es así, porque todo cuanto pasa por mi lado le habla; sin 
embargo, vosotros habéis venido para hablarnos y decís que no me conocéis.  Quiero que 
sepas que, si el Gran Espíritu ha elegido a alguien para ser jefe de este país, ese soy yo1. 
 

Catherine no lo dudó un instante. No era pintora profesional, pero sus 
pinceles reconocieron en Toro Sentado al hombre antes que al indio, al nativo 
antes que al invasor. Decidida en sus propósitos, lo dejó todo y marcho al 
Oeste, sola: nunca le importó caminar por delante. Y allí halló mucho más de 
lo que esperaba. Stanley Vestal describe un encuentro lleno de admiración:  
 

Ella había venido a ver a un gran hombre y no le defraudó. En él, vio la 
honestidad, la integridad que su confundido corazón estaba buscando en vano en esta falsa 
cultura en la que había malgastado su talento. Para ella, él parecía una roca en un mar 
revuelto2. 
 

Y como una roca lo pintó -no una, sino cuatro veces-, dejando para 
eternidad el recuerdo del más famoso de los Sioux: de un verdadero hombre 
americano.  
 

Catherine Weldon en la vida, en el arte y en el cine. 
Catherine Weldon es una mujer misteriosa. Pocas son las referencias 

a su vida fuera de su relación con Toro Sentado. Tal es la oscuridad de su 
historia que hasta su nombre es cambiante: Karolina3, Catherine, Caroline4, 
                                                
1 Citado por BROWN, Dee, Enterrad mi corazón en Wounded Knee, Barcelona: Editorial 
Bruguera, 1973, p. 448. 
2  VESTAL, Stanley, Sitting Bull: champion of the Sioux, Norman: University of 
Oklahoma Press, 2014, p. 265. 
3 Susanna Karolina fue el nombre que le pusieron al nacer. 
4 Al final de su vida cambió su nombre por el de Caroline Weldon. Véase JOHNSON, 
Fletcher W., Life of Sitting Bull: and history of the Indian War of 1890-91, Scituate: 
Digital Scanning Inc, 2000, pp. 318-332, y POLLACK, Eileen, Woman Walking Ahead: in 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

  - 191 - 

Weldon, Wilder5…Toya heya mani win: la mujer que camina por delante6. La 
única biografía publicada: Woman Walking Ahead: in search of Catherine 
Weldon and Sitting Bull7, escrita por Eileen Pollack, ya especifica en el titulo 
está conexión. Una conexión que queda clara en las varias biografías sobre 
Toro Sentado8 -en algunas de las cuales se le dedica un capítulo completo a la 
artista9-. Y más aún al consultar la luminosa correspondencia que se ha 
conservado de su mano10, y la de aquellos que de alguna manera se cruzaron 
con ella durante aquel especial –y casi único- pasaje de su vida. El mismo del 
que se hace eco el escritor y dramaturgo Derek Walcott en The Ghost Dance 
(1989) y Omeros (1990)11. Y el mismo que trata la película Woman walks 
ahead (Susanna White, 2017). 

Nacida el 4 de diciembre de 1844 en Kleinbases (Suiza), con el 
nombre de Susanna Karolina Faesch. Llegó a Estados Unidos con tan solo 
ocho años. Allí viviría –principalmente en Brocklyn- el resto de su vida. 
Como toda chica de buena familia, tomó lecciones de costura, música y 
pintura. Una educación regular, pensada para convertir a las jovencitas en 
buenas esposas. Una educación simple con un objetivo que ella no compartía. 
Una educación en principio banal, que le llevaría figurar en los anales de la 
historia.     

Catherine llegó a Standing Rock en junio de 1889 como 
representante de la National Indian Defense Association. Atrás dejaba una 
vida sin vida, un día a día desganado, desagradecido, obtuso. Dejaba 
Brooklyn, un marido fallecido y un amante. Llevaba consigo a su hijo –que 
en la película no aparece-, sus útiles de pintura y ansias de algo nuevo. Vestal 
la describe como:  

 
una señora, bien vestida, y no mal parecida, de hecho demasiado elegantemente 

vestida, con muchos anillos llamativos y broches y ropa a la moda. Su pelo era grisáceo, 

                                                                                                           
search of Catherine Weldon and Sitting Bull, Albuquerque: University of New Mexico 
Press, 2002, p. 189. 
5 University of Oklahoma Libraries (UOL), Western History Collections, Native American 
Manuscripts Collection, Walter Stanley Campbell Collection, Box 113, Fol, 005, 
Typescript from W. S. Campbell, Professor of the Historical Society of North Dakota, 
regarding historical characters in the local history of Bismarck, 12 April, 1932. 
6 GIDMARK, Jill B. y HUNT, Anthony, “Catherine Weldon: Derek Walcott's visionary 
telling of history”, CEA Critic, 59.1 (1996), p. 13. 
7 POLLACK, op. cit. 
8  BRITGER, Bobby, Buffalo Bill and Sitting Bull: inventing the Wild West, Austin: 
University of Texas Press, 2002, o VESTAL, op. cit. 
9  JOHNSON, op. cit. 
10 UOL, Western History Collections, Native American Manuscripts Collection, Walter 
Stanley Campbell Collection, Box 114, Fol. 006, Correspondence from Catherine Weldon 
to James McLaughlin, 1881. 
11 WALCOTT, Derek, The Ghost Dance: Plays, New York: Farrar, Straus and Giroux, 
2014, y WALCOTT, Dereck, Omeros, Milán: Adelphi Edizioni, 2017. En ambos, Walcott 
utiliza a Catherine como excusa para hablar sobre la masacre de los nativos Americanos y 
defender sus tradiciones y cultura. Véase GIDMARK, Jill B. y HUNT, op. cit., p. 14. 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 192 - 

porque estaba cerca, sino en esa edad en la que algunas mujeres sufren un cambio y hacen 
muchas cosas. Una extraña aparición en Standing Rock12.   

 
La película dirigida por Susanna White –un western intimista en la 

línea del western revisionista- se desvía ligeramente de la Catherine real. La 
suya es una mujer valiente, dura y emocional, con el rostro –dulce y duro a la 
vez- de Jessica Chastain. Una mujer dedicada a tiempo completo a la pintura. 
En ella no hay rastro de canas ni de síntomas menopaúsicos. Es solo una 
mujer del este comprometida con la vida, en busca de un sentido13. Algo que 
queda claro desde el inicio, con la narración de la propia Weldon en voz en 
off: 
 

Querido señor. Mi nombre es Catherine Weldon y vivo en la ciudad de Nueva 
York. Estudié pintura de retratos cuando era joven, pero al casarme, no fue conveniente 
para mí dedicarme a una profesión.  Hace poco visité una exposición de pintura sobre 
nativos americanos de George Catlin, y me quedé sin respiración. Fue la libertad la que me 
llamó. Incluso dentro del cuadro, la gente era libre. Descubrí que ningún retrato suyo, el 
gran jefe Toro Sentado, colgaba de nuestras galerías. Yo intento rectificar esta situación14. 
 

Mientras, los créditos recorren las praderas de los cuadros del pintor 
americano George Catlin, y una guitarra solitaria crea el perfecto ambiente de 
paz y libertad que caracterizará a Catherine durante toda la película. Y es que 
serán el paisaje –elemento esencial en el género western15- y la música los 
elementos que ayuden a construir la historia de las pasiones y motivaciones 
de Catherine y su relación con Toro Sentado.  
 

El género western y las mujeres. 
Dentro de las diferentes definiciones del género, quizás la más 

acertada –por simple, concisa e inclusiva- sea la de John G. Cawelti: “un 
género popular sobre el Oeste”16. Partiendo de esa definición, Cawelti 
conforma un entramado de características que lo hacen ciertamente 

                                                
12 VESTAL, op. cit., p. 264. 
13 Todd McCarthy, crítico de The Hollywood Reporter, si bien no tenía una opinión 
totalmente favorable de la película, comenzaba su reseña con una interesante afirmación: 
“Woman walks ahead describe con esmero el tipo de western que el Hollywood de antaño 
nunca hizo, una historia inusual centrada en una acomodada mujer real de la Costa Este 
que, en los últimos estertores de las guerras contra los indios, fue al Oeste impulsada por la 
apasionada creencia en la casusa de los nativos americanos y la ambición de pintar el 
retrato del Lakota Toro Sentado”. MCCARTHY, Todd, “'Woman Walks Ahead': Film 
Review | TIFF 2017”, The Hollywood Reporter, September 9 2017. 
https://www.hollywoodreporter.com/review/woman-walks-review-1040248 (Consultada el 
8/02/2019). 
14 Traducción propia a partir de la versión original.  
15 Para mayor información acerca de la relación entre música y paisaje en el western, véase 
PÉREZ GARCÍA, Lucía, “El paisaje y la música en los westerns de Dimitri Tiomkin”, 
Imafronte 25, 2016, pp. 9-32. 
16 CAWELTI, John G., Six-gun mystique sequel, Bowlin Green: Bowling Green State 
University Popular Press, 1999, p. 14. 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

  - 193 - 

reconocible como la localización, el paisaje, la época, el vestuario… 
incluyendo entre ellas a la mujer:  

 
El héroe y los salvajes son hombres, mientras la ciudad es fuertemente dominada 

por las mujeres. Esta división de género personifica frecuentemente la antítesis entre lo 
salvaje y la civilización, ya que las mujeres son principalmente símbolos de civilización en 
el Oeste17. 

 
De esta forma, Cawelti otorga al western la capacidad de expandir su 

narrativa allí donde llegue el espacio y el tiempo, y donde los personajes 
adquieran unas características físicas y psicológicas determinadas. No hay 
nada imposible para el “género popular del Oeste”. No hacen falta pistoleros, 
duelos ni persecuciones, solo hace falta una buena historia con unos buenos 
personajes, y eso es precisamente lo que ofrece Woman walks ahead. 

Como todo western, pues, Woman Walks ahead contempla ciertos 
clichés que lo hacen reconocible y configuran la narrativa, insertándola dentro 
de la común adscripción como tal. En este caso tenemos al ejército y los 
indios, la frontera y las reservas, y algo que según Cawelti nunca falta en el 
western: una mujer que trae con ella un poco de civilización. Si bien este 
western es un tanto particular debido a la especial ocupación de la 
protagonista: la pintura.  

Lo excepcional no reside en el protagonismo de la mujer, sino en su 
condición de artista. Westerns protagonizados por mujeres ha habido muchos, 
y buenos. Quizás el mejor ejemplo sea Johnny Guitar (Nicholas Ray, 1954), 
en el que dos mujeres: Vienna (Joan Crawford) y Emma (Mercedes 
McCambridge) eclipsan el protagonismo del hombre del título18. Y no acaba 
ahí la lista: La pelirroja indómita (Mervyn LeRoy, 1955), que cuenta las 
dificultades de la Doctora Julia Winslow Garth (Greer Garson) para practicar 
sus nuevas técnicas de medicina en Santa Fe; Cuarenta pistolas (Samuel 
Fuller, 1957), con una Jessica Drummond (Barbara Stanwyck) que tenía algo 
más que unas cuantas decenas de pistolas19; las múltiples versiones de la vida 
de Calamity Jane o de Annie Oakley… todas ellas diferentes: inteligentes, 
independientes, intrépidas, e incluso malvadas como el demonio. Pero 
ninguna de ellas artista.  

Son muchos los pintores que han plasmado el Oeste en sus lienzos y 
dibujos (George Catlin, Frederic Remington…). Son menos las mujeres, pero 
las hubo, y no menos exitosas en su momento. Más allá de la época y la 
diferente forma de pensar, las condiciones de vida del Oeste no eran 
precisamente las más adecuadas para dedicarse a la pintura. Había que 

                                                
17 CAWELTI, op. cit., p. 30. 
18 Acerca de la música de Johnny Guitar y su relación con las mujeres véase: PÉREZ 
GARCÍA, Lucía, “Play it again…Victor Young. Análisis de la música de Johnny Guitar 
(Nicholas Ray, 1954)”, Westernworld, 2 (2016), pp. 50-58. 
19 Acerca de la música de este western y su relación con la protagonista véase PÉREZ 
GARCÍA, Lucía y JUSTO ESTEBARANZ, Ángel, “Harry Sukman y Sam Fuller. Música 
para un western de culto: Cuarenta pistolas (1957)”, Pasaje a la Ciencia, 18 (2016), pp. 9-
19.  



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 194 - 

trabajar duro para construir un hogar permanente y tener medios para llevarlo, 
gestionarlos de forma correcta, defenderse de los peligros y, en el caso de las 
mujeres, traer un poco de paz, civilización y cultura. El arte era un buen 
medio, pero no había tiempo para una total dedicación.    

Aun así, hubo mujeres que quisieron dejar su testimonio en forma de 
pintura. Un testimonio algo diferente al de los hombres. Pues el suyo no es un 
Oeste inhóspito y salvaje de grandes praderas, traslados de ganado y 
combates. No es el Salvaje Oeste. El suyo es pacífico y comprensivo. El 
Oeste civilizado al que aspiraban. Es por ello que junto a los paisajes serenos, 
los nativos ocupan un lugar especial en su producción. Así encontramos 
mujeres como Grace Carpenter Hudson (1865-1937) o Kathryn Leighton 
(1875-1952), cuyos retratos de indios Pomo en el primer caso, y Blackfeet, 
Mohawk, Cherokee, Hopi en el segundo20; más allá de la calidad de sus trazos 
nos dejan un modo de vida, una espiritualidad, una felicidad diferente pronta 
a desaparecer y que ellas de alguna forma comparten en su interior, y para el 
exterior –no sin cierta dulzura y acaramelamiento-. Lo de Catherine no es, 
pues, casualidad. Es una forma de ver, sentir y actuar. Si bien no tuvo la 
formación reglada de sus compañeras21, ni un marido que le apoyase como a 
ellas, si tuvo la misma inquietud y la misma ansia de compartir un legado: su 
propio destino manifiesto. Sin embargo, pese a su menor relevancia y éxito 
como artista, Catherine es la única que se ha ganado el privilegio de verse 
retratada en la gran pantalla22. 

Y lo hace, no solo a través de su arte, sino en defensa de un pueblo 
cuyo trato consideraba injusto. Ella no es el Coronel Dumbar de Bailando con 
lobos (Kevin Costner, 1990). No es un pequeño gran hombre ni un hombre 
llamado caballo. Para contribuir a la causa no le hizo falta más que decisión y 
cabezonería. Una mujer sola en mitad de la nada, ataviada de forma poco 
adecuada para tal travesía, indudablemente un tanto ilusa… a primera vista no 
tenía nada que hacer en medio del conflicto armado entre una tribu milenaria 
y un ejército tras las huellas del destino manifiesto. En una mirada más 
profunda, hizo más de lo que cualquiera podría imaginar. Su historia, 
ciertamente, era digna de ser llevada a la gran pantalla.  

Woman walks ahead se encuadra, pues, dentro de la línea de esos 
westerns protagonizados por mujeres, y dentro de la tradición del western 

                                                
20 La obra de estas artistas puede verse actualmente en las colecciones permanente del 
Autry Museum of the American West, y el Grace Hudson Museum.  
21 Grace C. Hudson estudió en la Escuela de Diseño de California y Kathryn Leighton en 
la Escuela de Arte de California. Véase MARTER, Joan M., The Grove encyclopedia of 
American art, Volumen 1, Oxford: Oxford University Press, p. 559, y TRENTON, 
Patricia, “’Islands on the land’: women traditionalists of Southern California”, en 
TRENTON, Patricia (Ed.), Independent spirits: women painters of the American West, 
1890-1945, Los Angeles: Autry Museum of Western heritage and University of California 
Press, 1995, p. 58. 
22 Si bien la distribución fue bastante escasa, limitándose prácticamente a su paso por 
distintos festivales de Estados Unidos, Canadá, Alemania, Israel, Grecia, Portugal, Líbano 
y Kuwait. En España fue estrenada directamente en DVD. Fuente https://www.imdb.com/ 
(Consultada el 14/03/2019). 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

  - 195 - 

revisionista. Es una historia sobre el Oeste, sí, pero en este caso no tan 
popular.  
 

El paisaje: fotografía y pintura. 
Ya vimos como una de las características que Cawelti asignada al 

género era el paisaje. La especial y variada configuración topográfica del 
Oeste americano, en un momento el que todo estaba por descubrir –y 
conquistar- hace de este elemento uno de los más importantes, sino el que 
más. Las extensas descripciones literarias, la temática de la pintura, los 
grandes planos del cine y el estilo musical conocido como americana, no 
hacen más que confirmar esta dependencia entre género y paisaje.   

Para la directora Susanna White el paisaje era algo fundamental en la 
configuración de la película. Ella misma afirmaba haber crecido “amando los 
paisajes épicos del western”23. Una pasión que le llevó a destacar su 
protagonismo de forma especial, más allá de la simple presencia abarcadora: 
“hay algo muy espiritual en este aspecto de la película que me atrajo, el 
sentido de que la tierra estaba allí antes que nosotros, y estará allí una vez nos 
hayamos ido”24. Un sentido que está presente desde el inicio y que nos 
descubre la voz en off de Catherine. Por todo ello, la naturaleza fue uno de los 
puntos fuertes de la producción: “Mike Eley, el director de fotografía, y yo 
trabajamos para dar escala a la película a través de grandes cielos y paisajes, 
ya que el corazón de la película es la historia de nuestra relación con la 
tierra”25.  

En Woman walks ahead el paisaje viene introducido por varios 
cuadros de George Catlin26 (Fig. 1), que recorren los créditos iniciales junto 
la voz en off de la protagonista. La fascinación de Catherine por el pintor –
patente en su monólogo introductorio- será una de las claves en la definición 
de este aspecto, pues a partir de entonces la atmósfera va a estar llena de la 
especial cualidad pictórica de la obra paisajística del americano. Como 
Catherine, Catlin buscaba la esencia de una cultura. Quizás sus paisajes son 
superados por aquellos de Remington, pero en ellos se puede apreciar una 
sencilla emotividad de la que carecen –por impresionantes- los de su 
compañero: “Catlin no fue un gran pintor de paisajes, pero estos presentan 
una actitud hacia la naturaleza común a la de otros artistas del periodo”27, 
afirmaba Joseph R. Millichap en su monografía sobre el pintor. Tampoco 
Catherine fue una gran retratista, pero sus retratos reflejan la actitud común 

                                                
23 WILLARD, Sophie, “Tribeca 2018 Women Directors: Meet Susanna White — ‘Woman 
Walks Ahead’”, Women and Hollywood, April 23, 2018. 
https://womenandhollywood.com/tribeca-2018-women-directors-meet-susanna-white-
woman-walks-ahead-bd7353bd5d32/ (Consultada el 11/03/2019). 
24 Ibídem, op. cit. 
25 WILLARD, op. cit. 
26 Ball-play of the choctaw--Ball up, Indian encampment, Comanche (or Kiowa), on the 
upper Missouri, dressing buffalo meat and robes, y River bluffs, y 1320 miles above St. 
Louis. 
27 MILLICHAP, Joseph R., George Catlin, Boise: Boise State University, 1977, p. 23. 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 196 - 

de las pintoras de su tiempo. Ambos están unidos, pues, por la emoción y el 
espíritu, por la libertad, por la simple naturaleza. 

Así, la fotografía de Mike Elley va a tomar prestados lo valores 
pictóricos y el espíritu de Catlin28. Su trabajo resalta los verdes brillantes, 
llenos de pinceladas amarillas, de las praderas de Dakota del norte29. Un 
cierto aire naif en la gama de colores y las formas modeladas por la luz nos 
acercan más aún a la concepción del pintor y30, con ello, a una civilización de 
vida simple y austera tras la que se esconde un simbolismo más allá de la 
razón31. Un simbolismo que incluye la libertad que busca Catherine. Esa 
libertad que descubrió en las pinturas de Catlin, que persiguió con la pintura, 
y que encontró al conocer a Toro Sentado32. La fotografía, por tanto, es el fiel 
reflejo de las pasiones estéticas y psicológicas de Catherine.   
 

La música. 
La música es otro de los elementos fundamentales del western. No 

solo a la hora de magnificar y llenar de diferentes emociones un paisaje que 
gracias a ella se hace cambiante, sino en lo referente a contar la historia más 
allá de la propia narrativa diegética.  

La música de George Fenton33, añade calidez, cercanía, pasión y 
plenitud. No hay tristeza en ella sino valentía y paz. En lugar de acudir la 
tradición más clásica del género, se limita a dar sus propias pinceladas al 
modo del western independiente e intimista. Con pocos instrumentos –una 
guitarra, una pequeña sección de cuerdas y un sintetizador-, el compositor 
británico aísla a los personajes principales para colocarlos como centro de las 
emociones y sentimientos del conjunto. No hay celebración de las magnas 
acciones ni grandes dramas de intensidad y lágrima fácil. Lo que Fenton 
propone es un diálogo directo entre Catherine, Toro Sentado y la naturaleza. 

                                                
28 Mike Eley ha sido nominado en varias ocasiones a los Emmy, BAFTA y British 
Independent awards, destacando sus trabajos en televisión. En su página web se ofrece 
toda la información necesaria para conocer su trayectoria. http://mikeeleydop.com/ 
(Consultada el 8/02/2019). 
29 A pesar de que la película fue rodada en Nuevo México. 
30 Cawelti habla de los contrastes de luz y sombra característicos del clima árido junto a 
los contrastes topográficos del paisaje del Oeste. Véase CAWELTI, op. cit., p. 26. 
31 Susanna White comentaba que tras la película: “Me gustaría que las personas vieran el 
valor que dan los Sioux a la coexistencia con el mundo natural, cogiendo solo lo que 
necesitan, de forma que no agoten los recursos naturales”. WILLARD, op. cit. 
32 En la crítica del Screendaily se podía leer: “Expertamente fotografiada por Mike Eley, 
Woman walks ahead encuentra su belleza en los claros cielos del corazón de América, y 
potencia la amplitud de la tierra, que parece lo suficientemente amplia para acoger a 
nativos y forasteros”. Véase HUNTER, Allan, “'Woman Walks Ahead': Toronto Review”, 
Screendaily, 11 (2017). https://www.screendaily.com/reviews/woman-walks-ahead-
toronto-review/5122225.article (Consultada el 8/02/2019). 
33 El compositor británico George Fenton (Londres, 1950) ha sido nominado al Oscar en 
cinco ocasiones por: Ghandi (Richard Attenborough, 1982), Grita libertad (Richard 
Attenborough, 1987), Las amistades peligrosas (Stephen Frears, 1988), El rey pescador 
(Terry Gillian, 1991), y por la canción “Cry freedom” de Grita libertad. 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

  - 197 - 

La guitarra pone el sentido terrenal, las cuerdas el femenino, y el sintetizador 
el espiritual.  

La tradición es explícita en la elección, donde todos, incluso el 
sintetizador34, son instrumentos propios de la música del western. Y continúa 
al adaptarse a la evolución propia de la música del género35. El protagonismo 
absoluto de la mujer, implícito en la propia historia, lo es también en la 
música. Pero mientras que el guión focaliza sus fuerzas en apoyar la auto 
confianza y fortaleza de Catherine como mujer adelantada a su tiempo36, la 
música expande su espíritu más allá, fundiéndolo con cada descubrimiento y 
cada pequeño cambio interior que sufre el personaje.  

La guitarra, instrumento principalmente asociado con personajes 
masculinos, es asignada a Catherine desde el inicio. Pero no lo hace para 
reforzar un comportamiento “de hombre”, sino para acercarla a la tierra37, 
madre de aquellos que habitaron América antes de serlo. Es por ello que la 
escuchamos por primera vez en los créditos iniciales, en conjunción con los 
paisajes de Catlin, y es por ello que será el instrumento que dibuje su relación 
con Toro Sentado hasta los mismos créditos finales.  

El primer encuentro con Toro Sentado, que Stanley Vestal describía 
con tanta admiración, viene precedido por silencio. Un silencio que alude a la 
inicial incapacidad de ella de comunicarse y a la resistencia de Toro Sentado 
ante un nuevo ofrecimiento de los “blancos”. Un silencio que enseguida es 
roto por la guitarra cuando ambos empiezan a entenderse, y que cobra todo su 
sentido cuando una gota de agua cae sobre la mano del jefe y cuando, poco 

                                                
34 El sintetizador e instrumentos similares como el novachord, fueron utilizados en el 
western por compositores tan relevantes como Dimitri Tiomkin o Ennio Morricone en 
película clave del género como Solo ate el peligro (Fred Zinnemann, 1952) o la Trilogía 
del dólar de Sergio Leone. En el western independiente actual es muy común otorgar al 
sintetizador el casi absoluto protagonismo de la partitura. 
35 Similar en concepción es la música instrumental de Gustavo Santaolalla para Brokeback 
Mountain (Ang Lee, 2005), quien también utiliza guitarra, violín y sintetizador para 
expresar las emociones del paisaje en consonancia con unos sentimientos profundos más 
allá de lo inexpresable, fundidos enteramente con la naturaleza. Véase PÉREZ GARCÍA, 
Lucía, “Pervivencias del western en la música de Brokeback Mountain (Ang Lee, 2005)”, 
Actas del III Encuentro Iberoamericano de Jóvenes Musicólogos, Sevilla: Tagus-
Atlanticus Associação Cultural, 2016, pp. 700-711. 
36 Son varias las frases que puntean de esta forma el diálogo: “Intento no preocuparme por 
lo que la gente piense de mí. Por eso estoy aquí sola en medio de ningún sitio… es 
condenadamente duro ser valiente”; “¿Dónde está tu marido?”, “Soy viuda”,  “Lo siento”,  
“Yo no”; “Tienes los pies muy grandes para ser una mujer”, “Tú tienes los pies muy 
pequeños para ser un hombre”; “Pies Grandes, sería un buen nombre para ti”, “A George 
Catlin le llamaban El pintor del espíritu, piensa en algo parecido”. Traducción propia a 
partir de la versión original.  
37 La relación de la guitarra con lo terrenal es descrita perfectamente por Ang Lee al hablar 
de la música de Brokeback Mountain: “Los dos (Él y Santaolalla) habíamos pensado en 
guitarra acústica y otros instrumentos de cuerda para representar la tierra, el espacio 
abierto”. Véase “Música de la montaña”, en LEE, Ang: Brokeback Mountain, Disco 2 
(Extras), Edición coleccionista, Universal Estudios, 2005. 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 198 - 

después la lluvia los funda en armonía con la naturaleza: “Los niños querían 
ver a la mujer que ha traído la lluvia”38. 

El tema irá evolucionando de forma simbólica más que espiritual. 
Las variaciones van a responder a cambios de volumen o presentación de 
pequeños fragmentos, antes que a variaciones en la instrumentación, 
tonalidad, armonía o tempo. Es, por tanto, una evolución que responde al 
concepto vital de Toro Sentado, cuyo espíritu se va expandiendo en 
Catherine. Así, el sentimiento de libertad y pasión de ella, irá creciendo a 
medida que conozca al jefe Sioux. No es el tema del hombre, sino el del alma 
de la mujer, que se expande ante un mundo que le corresponde, y le ofrece la 
libertad.  

La naturaleza es el medio por el que este espíritu se va introduciendo 
en Catherine. Pues como dice Toro Sentado: “Vuestra sociedad valora a las 
personas por lo que tienen. Nosotros las valoramos por lo que dejan atrás”39. 
Y eso que dejan atrás no es otra cosa que la naturaleza, parte integrante y todo 
de los nativos americanos. Es por ello que la guitarra empieza con las ansias 
de libertad de Catherine, sigue con el entendimiento con Toro Sentado, con la 
lluvia, con la explicación de las cumbres blancas40, cuando ante los 
pictogramas de Toro Sentado se da cuenta de la belleza y la grandeza de 
todos los actos y las cosas de la vida, cuando al fin monta en el caballo,  
cuando ambos se ponen de acuerdo para luchar contra el ejército por la 
tierra41, y, sobre todo, en los créditos finales, señalando que el triunfo final es 
de la libertad, esa libertad que Catherine buscaba y que terminó encontrando. 
Por su parte, los violines y el violonchelo van a hablar de los sentimientos 
propios de Catherine, como mujer y como ser humano. Los primeros fijarán 
su feminidad, como en la escena en la que se niega a montar a caballo y 
prefiere caminar por la pradera con sus zapatos de ciudad. El segundo la 
melancolía, el recuerdo y la pérdida, algo que queda muy claro cuando ve por 
primera vez el cementerio indio, cuando Toro Sentado le enseña sus 
pictogramas y, sobre todo, en su muerte. Un momento en el que el sonido 
ambiente queda silenciado, y tan solo la tristeza del violonchelo, el 
sintetizador y su atmósfera perdida, y un canto Sioux se escuchan sobre el 
llanto de Catherine, un llanto tan fuerte y profundo que ni el mejor oído 
podría captarlo. Tras ello, los créditos nos devuelven los acordes de la 

                                                
38 Traducción propia a partir de la versión original. La emoción es tan grande que 
Catherine sale de la cabaña y sonríe al cielo lluvioso. El atardecer se lleva los colores, 
fundiendo las figuras y el paisaje en un solo ente crepuscular, como la propia cultura de los 
nativos, como a la propia concepción de la naturaleza como madre y como el mismo Toro 
Sentado.  
39 Traducción propia a partir de la versión original. 
40 Ella pregunta si siempre están nevadas, Toro Sentado él explica que son los huesos de 
los bisontes.  
41 En las cartas de Catherine dirigidas al coronel McLaughlin, es permanente el papel de 
Catherine como mediadora del conflicto entre estos y los americanos, estando su corazón 
siempre con los nativos. UOL, Western History Collections, Native American Manuscripts 
Collection, Walter Stanley Campbell Collection, Box 114, Fol. 006, Correspondence from 
Catherine Weldon to James McLaughlin, 1881. 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

  - 199 - 

guitarra, porque ellos no medían a las personas por lo que tenían, sino por lo 
que dejaban atrás. Ahora es Catherine la que recoge el espíritu en forma de 
música, que algún día también dejará atrás, y así por siempre42.  
 

Los retratos de Toro Sentado. 
El impulso principal que llevó a Catherine a viajar a Dakota fue 

retratar a Toro Sentado. En el camino encontró algo más por lo que luchar: la 
libertad que tanto ansiaba, la paz, la tierra, la vida43. Todo ello se ve reflejado 
en las cuatro pinturas que llegó a realizar44, pues es el espíritu y la pasión, 
más que la técnica, lo que transmiten. 

En Woman walks ahead no aparece ninguno de los retratos reales. La 
precisión histórica habría echado por tierra la diégesis de la película. El 
retrato que pinta la Catherine Weldon de Jessica Chastain tiene el rostro del 
Toro Sentado de Michael Greyeyes45. El estilo y la técnica son mucho más 
depurados que los de la Catherine real. De igual forma lo es el parecido con el 
modelo. Destacando el movimiento, las calidades y la propia vida del 
personaje retratado, que sobresalen gracias a una pincelada suelta que evita 
los contornos, y a unos colores que se funden y contagian entre ellos. Quizás 
este retrato es más cercano al estilo de Grace C. Hudson, cambiando la 
ternura acaramelada de aquella por la fortaleza de la expresión de todo un jefe 
Sioux.  

Y es que mientras que la Catherine de la película es una retratista 
consagrada que, según ella misma, ha pintado a senadores y congresistas, la 
Catherine real estaba lejos de ser una gran artista. El propio conservador del 
museo de Dakota, Mark Halvorson, afirmaba sobre el retrato conservado en la 
institución (Fig. 2): “Podría ser un buen anuncio de tabaco, o la imagen de 

                                                
42 Es entonces cuando se cumplen por completo aquellas intenciones que manifestaba la 
directora: “hay algo muy espiritual en este aspecto de la película que me atrajo, el sentido 
de que la tierra estaba allí antes que nosotros, y estará allí una vez nos hayamos ido”. 
WILLARD, Shopie, “Tribeca 2018 Women Directors: Meet Susanna White — ‘Woman 
Walks Ahead’”, Women and Hollywood, April 23, 2018. 
https://womenandhollywood.com/tribeca-2018-women-directors-meet-susanna-white-
woman-walks-ahead-bd7353bd5d32/ (Consultada el 11/03/2019). 
43 Algunos sospechan que también encontró el amor, como las propias mujeres Sioux, que 
celosas de la nueva inquilina no dudaban en mostrar su molestia. Así encontramos 
documentos que hablan claramente de este “conflicto” interno: “Una mujer blanca, una tal 
señora Weldon, artista y refinada, fue a allí a vivir con él. Su obsesión fue una amarga 
desgracia”. En otro momento de la carta se puede leer: “Debido a los intensos celos 
mostrados por una de las mujeres de Toro Sentado, la Señora Weldon temió por su vida”. 
UOL, Western History Collections, Native American Manuscripts Collection, Walter 
Stanley Campbell Collection, Box 113, Fol, 005, Correspondence with Jerry Thasen 
regarding White Bull on the reservation, 1957. 
44 Eileen Pollack llevó a cabo la búsqueda de los cuatro retratos que Catherine Weldon 
realizó de Toro Sentado. Dos de ellos fueron robados y aparecieron en posesión de 
particulares, y los otros dos se encuentran, respectivamente, en el North Dakota Heritage 
Center and State Museum y en el Historic Arkansas Museum. Véase POLLACK, op. cit., 
p. 81. 
45 El autor de la pintura es Rohan Harris.  



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 200 - 

una lata de levadura Calumet”46. Basado en una fotografía publicitaria tomada 
en 188547, en la que Toro Sentado aparece con Buffalo Bill, Catherine 
sustituye la figura del segundo por un rifle, cuyo cañón sigue la misma línea 
que la mano de Buffalo Bill en la fotografía. Ello hace que la figura sea un 
tanto estática y artificiosa, y que el paisaje no se adapte a la realidad de las 
tierras de Dakota del Norte48.  

Sin embargo, la importancia de este retrato no reside tanto en su 
calidad artística como en su valor histórico y sentimental. Este fue el retrato 
que colgaba en las paredes de la cabaña de Toro Sentado y, por tanto, uno de 
los más apreciados por este. El valor emocional y cultural es, por tanto, 
incuestionable. Tanto es así, que incluso se ha conservado la ranura producida 
por el rifle de un soldado49. 

Diferente es el retrato conservado en el Historic Arkansas Museum 
(Fig. 3). No parece haber sido copiado de una fotografía, aunque presenta 
similitudes en el atuendo y el peinado con la tomada por D. F. Barry sobre 
1883. Si bien el de la fotografía es un retrato totalmente frontal, mientras que 
el de Catherine adquiere un ligero dinamismo gracias a la posición de tres 
cuartos. Un dinamismo del que carecen tanto la propia figura como los 
tejidos, pero que se intuye en la mirada y la expresión. El uso del color está 
condicionado por la intensa luz, cuya fuente –procedente de la zona frontal 
izquierda- impacta fuertemente sobre la camisa y el rostro del retratado. El 
fondo neutro de color tostado escapa a la parafernalia típica de los retratos 
americanos del momento, o incluso de los floridos campos de Grace C. 
Hudson, para adherirse al modelo de algunas de las obras de Kathryn 
Leighton. ¿No era Toro Sentado un hombre simple? ¿Necesita algo más para 
mostrar toda su fuerza? ¿No es la tierra color tostado?   

                                                
46 Citado por POLLACK, op. cit., p. 187. 
47 Todos los retratos no fueron pintados al natural. Este concretamente fue pintado por 
Caherin en Brooklyn, sobre la base de esta fotografía, tomada en Montreal por William 
Notman. Véase POLLACK, op. cit., p. 188. 
En una carta escrita por Stanley Vestal al Teniente Coronel Matthew F. Steele, allá por 
1929, ya se hace mención a esta circunstancia, aclarando algunos aspectos del atuendo de 
Toro Sentado: “gracias por su amable carta del 24 de octubre y por la fotografía del retrato 
de Toro Sentado pitado por la señora Weldon. Estoy tremendamente agradecido por 
ambas. El atuendo de Toro Sentado en el retrato es aparentemente uno de los que llevó 
durante el verano de 1885 en el Show de Buffalo Bill.  He visto muchas fotos suyas de esa 
época con el mismo traje. Probablemente la señora Weldon los copió de una de esas 
fotografías”. UOL, Western History Collections, Native American Manuscripts Collection, 
Walter Stanley Campbell Collection, Box 114, Fol. 004, Correspondence with Matthew F. 
Steele regarding a portrait of Sitting Bull, and the later life of Sitting Bull, October 29, 
1929. 
48 En Dakota del norte no hay abedules.  
49 Vestal transcribe el testimonio del Teniente Coronel Matthew F. Steele: “De repente uno 
de los policías cuyo hermano, otro policía, yacía muerto en el suelo fuera, asesinado por la 
banda de Toro Sentado, entró en la cabaña llorando, y vio este retrato en la pared. 
Rápidamente lo arrancó y con su Winchester hizo piezas el marco y rompió el lienzo. 
Robé el lienzo para él y lo llevé de vuelta a Fort Yates”. Veáse VESTAL, op. cit., p. 306. 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

  - 201 - 

El retrato que aparece en la película puede no corresponder 
enteramente al estilo de Catherine, pero encierra la misma admiración que los 
reales. Es curioso que Catherine eligiera una fotografía del jefe ataviado para 
un espectáculo, apoyando de esa forma la imagen exótica de su pueblo. Sin 
embargo, con el añadido del rifle le aporta la fuerza –no como asesino, sino 
como símbolo de un ser humano marcado por la violencia- y su compromiso 
con la defensa del territorio que ambos tomaron como obligación ante un 
ejército que consideraban invasor; y la paleta de colores, que funde la figura 
con el paisaje, habla de la relación íntima del hombre con la naturaleza. Ello 
puede verse en el retrato de la película, donde el fondo neutro –como el del 
retrato de Arkansas- funde el color tierra con la piel y la mirada intimidante 
del hombre, cuya alma estaba más allá de la pintura. La música que acompaña 
la escena en la que ella le muestra el retrato a Toro Sentado, combina la 
alegría y orgullo de Catherine en forma de violines, con la guitarra de la 
libertad, la tierra y la fortaleza que ambos compartieron.  
No es exactamente igual en forma, pero sí en espíritu, pues tanto la realidad 
como la ficción reflejan las palabras de la propia Catherine al general 
McLaughlin: “Él le dio vida a todo – muerte a nada”50. 
  

Una pequeña mención a los Sioux en relación con Catherine. 
Uno de los temas principales de la película, y que acaba consumiendo 

de libertad a Catherine es el de la defensa de los Sioux. Como western 
crepuscular, Woman walks ahead no coloca a los nativos en una posición 
exótica ni espectacular. No hay vistosos atuendos ni músicas salvajes. No hay 
fallos gramaticales ni acentos de risa. No hay rasgos de indefensión ni 
debilidad. Su dignidad es tal que supera a la de los “blancos”. Son pocos pero 
significativos los detalles que nos muestran a estas gentes desde la 
perspectiva de Catherine: la de la sencillez y la libertad. El primero de ellos es 
la música, pues en ningún momento George Fenton decide utilizar una 
instrumentación exótica o un ritmo de tom-tom característico. Más allá de 
eso, otorga a la guitarra el privilegio de representar a todo un jefe Sioux y a la 
madre tierra. Tan solo utiliza cantos indios para acompañar a la Danza de los 
Espíritus y a la muerte de Toro Sentado, en ambas ocasiones de forma 
diegética51.   

                                                
50 UOL, Western History Collections, Native American Manuscripts Collection, Walter 
Stanley Campbell Collection, Box 114, Fol. 006, Correspondence from Catherine Weldon 
to James McLaughlin, 1881, p. 12. 
51 El tema “Ghosh Dance” fue compuesto e interpretado por Emmanuel Black Bear y 
Thimoty Black Bear. 
La Danza de los Espíritus era una religión por la cual los creyentes esperaban a un mesías 
reencarnado en el cuerpo de un indio, que vendría del Oeste y reuniría a todos los pueblos 
indios que habían desaparecido, incluidos los búfalos y caballos. La condición era bailar la 
danza hasta la venida del mesías. Si bien Toro Sentado no creía expresamente en la 
reencarnación, si veía en esta religión el sentido de la recuperación de todo aquello que les 
había sido arrebatado. Véase VESTAL, op. cit., p. 271.  Esta religión se hizo tan popular 
entre los Sioux que, pese a las claras similitudes con el cristianismo, fue prohibida por el 
ejército americano. Prueba de este “miedo” a una religión pagana desconocida es el 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 202 - 

El segundo son los pictogramas de Toro Sentado (Fig. 4). Era 
costumbre entre los indios de las llanuras dejar los sucesos y hazañas de su 
vida –todo aquello de lo que se sentían orgullosos- en forma de pictograma52. 
Toro Sentado –quién mejor para sentirse orgulloso de su vida- no fue una 
excepción. Utilizando materiales proporcionados por los “blancos”: lápiz, 
tinta y acuarela53, utilizaba soportes como pieles o libros dejados por los 
soldados para reflejar los momentos clave de su vida. En Woman walks 
ahead, Toro Sentado muestra a Catherine una de estas obras, en la que 
podemos ver su paso de niño a hombre tras matar al asesino de su madre, o al 
mismo General Custer en la batalla de Wounded Knee. Ella queda 
impresionada: “Esta es una de las obras de arte más exquisitas que he visto 
nunca”. “Entonces”, le pregunta Toro Sentado, “¿por qué estás triste?”. 
“Porque has vivido todo esto y lo has transformado en algo bello”. El 
violonchelo habla de lo dejado atrás. La guitarra, de la vida: “La única batalla 
contra la que yo he luchado es insignificante comparado con esto”. 
“Entonces”, responde Toro Sentado, “Vive más”54.  

En ambos casos, la aportación de Toro Sentado es vivida según la 
mirada de Catherine. Ella no ve en ellos la rareza, lo exótico, sino una forma 
de vida mucho más ideal que la nuestra. Es por ello que la música de los 
Sioux no va a ser extraña al oído, sino pareja a la de Catherine. En cuanto a 
los pictogramas, es otro de los elementos que le abren la mente, hacia un 
estilo más simple, casi de niño, pero lleno de una vitalidad, libertad y 
emoción inusitadas. Contemplándolos, ella puede sentir la pérdida y la vida: 
aquello que estaba antes que nosotros, lo que está por venir, y lo que quedará 
cuando nos hallamos ido.  
 

Conclusiones. 
El western Woman walks ahead sirve de homenaje a una mujer, 

Catherine Weldon, que dedicó su vida a la búsqueda de la libertad. Su 
relación con Toro Sentado y los cuatro retratos que pintó suponen un hito en 
una historia que hasta el estreno de la película era bastante desconocido por el 
gran público. Gracias a la obra de Susanna White, su figura queda más que 
fijada en nuestra memoria. Y lo hace mediante cada elemento y cada detalle. 
No solo el guion, sino la fotografía, el paisaje, la música, el resto de 
personajes, toda la emoción y simbolismo, hacen hincapié en su persona. 
Dejando de lado los errores históricos –normalmente necesarios para trasladar 
una historia la pantalla-, Woman walks ahead da la vuelta a toda la 
                                                                                                           
telegrama que un alarmado agente de Pine Ridge mandó a Washington: “Los indios 
danzan en plena nieve y se diría que han enloquecido…, necesitamos protección y ha de 
ser ahora mismo. Los cabecillas deben ser arrestados y confinados en algún puesto militar, 
hasta que la situación vuelva al orden”. Citado por Brown, op. cit., p. 460. 
52 PRAUSS, Alexis, A., A new pictographic biography of Sitting Bull. Smithsonian 
Miscellaneous Collection, Vol. 123, n. 6, Washington: Smithsonian Institution, 1955, p. 1. 
53 Sus diferentes biografías en pictogramas (al menos tres conocidas) no siguen un patrón 
particular, atendiendo el uso de los materiales o la técnica al momento concreto. Véase 
PRAUSS, op. cit., pp. 2 y 3. 
54 Traducciones propias a partir de la versión original. 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

  - 203 - 

información existente sobre Catherine, contando está vez la historia de Toro 
Sentado a través de la de ella, y no al contrario.  
 
 
 
BIBLIOGRAFÍA:  
 
BRITGER, Bobby, Buffalo Bill and Sitting Bull: inventing the Wild West, 
Austin: University of Texas Press, 2002. 
BROWN, Dee, Enterrad mi corazón en Wounded Knee, Barcelona: Editorial 
Bruguera, 1973. 
CAWELTI, John G., Six-gun mystique sequel, Bowlin Green: Bowling Green 
State University Popular Press, 1999.  GIDMARK, Jill B. y HUNT, Anthony, 
“Catherine Weldon: Derek Walcott's visionary telling of history”, CEA Critic, 
59.1, 1996. 
HUNTER, Allan, “'Woman Walks Ahead': Toronto Review”, Screendaily, 
September 11, 2017. https://www.screendaily.com/reviews/woman-walks-
ahead-toronto-review/5122225.article (Consultada el 8/02/2019). 
JOHNSON, Fletcher W., Life of Sitting Bull: and history of the Indian War of 
1890-91, Scituate: Digital Scanning Inc, 2000. 
LEE, Ang: Brokeback Mountain, Disco 2 (Extras), Edición coleccionista, 
Universal Estudios, 2005. 
MARTER, Joan M., The Grove encyclopedia of American art, Volumen 1, 
Oxford: Oxford University Press. 
MILLICHAP, Joseph R., George Catlin, Boise: Boise State University, 1977. 
PÉREZ GARCÍA, Lucía, “El paisaje y la música en los westerns de Dimitri 
Tiomkin”, Imafronte 25, 2016, pp. 9-32. 
PÉREZ GARCÍA, Lucía, “Play it again…Victor Young. Análisis de la 
música de Johnny Guitar (Nicholas Ray, 1954)”, Westernworld, 2, 2016, pp. 
50-58. 
PÉREZ GARCÍA, Lucía, “Pervivencias del western en la música de 
Brokeback Mountain (Ang Lee, 2005)”, Actas del III Encuentro 
Iberoamericano de Jóvenes Musicólogos, Sevilla, 2016, pp. 700-711. 
PÉREZ GARCÍA, Lucía y JUSTO ESTEBARANZ, Ángel, “Harry Sukman y 
Sam Fuller. Música para un western de culto: Cuarenta pistolas (1957)”, 
Pasaje a la Ciencia, 18, 2016, pp. 9-19. 
POLLACK, Eileen, Woman Walking Ahead: in search of Catherine Weldon 
and Sitting Bull, Albuquerque: University of New Mexico Press, 2002. 
PRAUSS, Alexis, A., A new pictographic biography of Sitting Bull. 
Smithsonian Miscellaneous Collection, Vol.123, n. 6, Washington: 
Smithsonian Institution, 1955. 
TRENTON, Patricia, “’Islands on the land’: women traditionalists of 
Southern California”, en TRENTON, Patricia (Ed.), Independent spirits: 
women painters of the American West, 1890-1945, Los Angeles: Autry 
Museum of Western heritage and University of California Press. 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 204 - 

VESTAL, Stanley, Sitting Bull: champion of the Sioux, Norman: University 
of Oklahoma Press, 2014. 
WALCOTT, Derek, The Ghost Dance: Plays, New York: Farrar, Straus and 
Giroux, 2014. 
WALCOTT, Dereck, Omeros, Milán: Adelphi Edizioni, 2017. 
WILLARD, Shopie, “Tribeca 2018 Women Directors: Meet Susanna White 
WILLARD, Shopie, ‘Woman Walks Ahead’”, Women and Hollywood, April 
23, 2018. https://womenandhollywood.com/tribeca-2018-women-directors-
meet-susanna-white-woman-walks-ahead-bd7353bd5d32/ (Consultada el 
11/03/2019). 
WILLARD, Sophie, “Tribeca 2018 Women Directors: Meet Susanna White 
WILLARD, Shopie, ‘Woman Walks Ahead’”, Women and Hollywood, April 
23, 2018. https://womenandhollywood.com/tribeca-2018-women-directors-
meet-susanna-white-woman-walks-ahead-bd7353bd5d32/ (Consultada el 
11/03/2019). 
 
 
 
 

 
 
Figura 1. George Catlin, Ball-play of the choctaw-Ball up, 1846-1850. Óleo sobre 
lienzo, 65,4 x 81,4 cm., Washington, Smithsonian American Art Museum, 
1985.66.428A. 
 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

  - 205 - 

 
 

Figura 2. Catherine Weldon, Sitting Bull, 1890. Óleo sobre masonita, 66.5 × 55.2 
cm., North Dakota Heritage Center and State Museum, Bismarck, 12319. 
 

 
 
Figura 3. Catherine Weldon, Retrato de Toro Sentado, 1890. Óleo sobre lienzo, 
76,2 x 58, 4 cm., Arkansas, Historic Arkansas Museum. Photograph collection 
Daniel Guggisberg. 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 206 - 

 
 
Figura 4. Toro Sentado, Sitting Bull drawing of him in battle with Crow Indians, 
1882. Lapiz de grafito y lápiz de color sobre libro de contabilidad, 21 x 34 cm., 
Washington, National Anthropological Archives, Smithsonian Institution, 
Manuscript 1929-b 
 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 207 - 

 
 
 
 

 
 

MUJERES DE CINE: 
PIONERAS Y AVANZADILLA 

 
FILM’S WOMEN: 

PIONEERS AND FORERUNNERS 
 

Pilar Aguilar Carrasco 
Crítica de cine 

 
 

En los principios del cinematógrafo, existieron directoras, guionistas y 
productoras que desplegaron energía, inventiva y entusiasmo en la construcción del 
lenguaje audiovisual y sus avances tecnológicos. Fueron relegadas cuando el cine se 
convirtió en una poderosa industria y los grandes estudios acapararon la producción y la 
distribución. 

También desde los orígenes encontramos actrices pioneras que se abrieron 
camino sobreponiéndose a traumas, abusos y presiones brutalmente patriarcales.  

 
Palabras clave: Orígenes del cine, primera ficción cinematográfica, directoras 

pioneras, primeras actrices. 
 
In the principles of the cinematographer, there were women directors, 

screenwriters and producers who deployed energy, inventiveness and enthusiasm in the 
construction of audiovisual language and their technological advances. They were 
relegated when the cinema became a powerful industry and the big studios monopolized 
production and distribution. 

Also from the origins we find pioneer actresses who fought their way over to 
traumas, abuses and brutally patriarchal pressures. 

 
Keywords: Origins of cinema, first cinematographic fiction, women pioneers 

directors, first actresses. 
 
 
 
Alice Guy, la primera atrevida.  
Cuando los hermanos Lumière inventaron el cinematógrafo (la 

primera película, La salida de la fábrica, se rodó en marzo de 1895), estaban 
convencidos de que solo se trataba de un entretenido e ingenioso artilugio 
que, pasada la novedad, no tendría gran futuro.  

Pero, unos meses más tarde (en diciembre 1895), se animaron a 
organizar las primeras proyecciones públicas. El éxito fue espectacular e 
inmediato. Ello los llevó a fabricar cámaras-proyectores (la misma máquina 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 208 - 

servía para las dos manipulaciones), a formar operadores y enviarlos por 
Francia y por el mundo con el objetivo de filmar otros lugares y gentes.  

Aunque los Lumière se percataron desde un principio de las 
posibilidades inventivas y lúdico-imaginativas que ofrecía el invento (tal y 
como demuestran algunas de sus películas), centraron el objetivo y la 
expansión del cinematógrafo en captar y mostrar aspectos documentales, 
periodísticos y testimoniales de la realidad. No olvidemos que, en esa época, 
los viajes no resultaban, ni mucho menos, habituales y que la inmensa 
mayoría de la población no había visto nunca (ni siquiera en imagen fija) los 
Alpes, Venecia, Estambul o cualquier otro lugar que no fuera aquel donde 
vivía.  

Fue una mujer, Alice Guy (Francia, 1873-1968), la primera persona 
que expresamente quiso realizar una película de ficción. Y lo hizo en 1896, 
pocos meses más tarde de que se conociera el invento del cinematógrafo. 
Alice, que entonces tenía 23 años y trabajaba de secretaria para Gaumont, 
pidió permiso a sus jefes para usar una cámara. Se lo dieron a condición de 
que la manejara fuera del horario laboral. Su obra, La fée aux choux1, es el 
primer film puramente de ficción que existió en el mundo, es decir, el primero 
que no buscaba captar la realidad tal cual, sino representar visualmente una 
historia fantástica, el primero que no responde al deseo de filmar el entorno 
sino al de contar visualmente una fantasía inventada. En la película vemos 
cómo una especie de hada evoluciona entre gigantescos repollos de los que va 
sacando niños (en Francia, a los niños no “los trae la cigüeña” sino que 
“nacen en los repollos”). Para filmar La Fée aux choux, la directora creó un 
decorado, todo un attrezzo y utilizó trucajes (lo que hoy llamaríamos “efectos 
especiales”). 

Su éxito fue fulgurante y, al poco tiempo, Alice Guy se dedicó a 
totalmente al cine.  

En 1910 emigró a Estados Unidos y allí montó una sociedad de 
producción. En esto también fue pionera.  

Alice Guy innovó el cinematógrafo en otros varios aspectos: fabricó 
una cámara más sencilla y ligera, experimentó con el uso del color y con la 
sincronización del sonido e incluso hizo lo que hoy llamaríamos un making 
of2.  

Desgraciadamente, la mayoría de los cientos de películas que realizó 
se han perdido. Por fortuna, se conserva una extraordinariamente divertida e 
ilustrativa: Las consecuencias del feminismo3 (1906). En ella se nos muestra 
“el mundo al revés”. Se trata de un mundo donde las mujeres actúan como 
hombres y viceversa. Vemos, pues, a mujeres acosando sexualmente a los 
varones, vemos a estos cargando con los niños mientras ellas están en las 

                                                
1 https://www.youtube.com/watch?v=c_xvf-ZEH7I (Consultado el 28/02/2019). 
2 https://www.youtube.com/watch?v=SBGIDDHHztQ (Consultado el 28/02/2019). 
Muestra cómo Alice Guy realiza un “Phonoscene” es decir, un film donde se filma y se 
graba al tiempo el sonido sincronizado. El “Phonoscene” es, en cierta manera, la 
prehistoria del cine sonoro. 
3 https://www.youtube.com/watch?v=_MO-LgdE7hE (Consultado el 28/02/2019). 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

  - 209 - 

tabernas, los vemos en el hogar planchando y cosiendo mientras ellas leen el 
periódico y no se preocupan ni de levantar la silla que tiran, etc. Al final, el 
“orden” se restablece pero, en el camino, el film nos ha ilustrado sobre las 
arbitrariedades e injusticias que conllevan para las mujeres los roles de género 
y sobre los miedos de los hombres al feminismo ya que piensan que los 
objetivos de este son invertir los papeles e infligir a los varones los abusos 
que el patriarcado nos impone a nosotras.   

 
Otras pioneras. 
Sabemos que en el periodo que va desde la invención del 

cinematógrafo hasta los primeros años treinta, se crea y se experimenta sin 
cesar: se elaboran y asientan las técnicas de filmación, del lenguaje 
audiovisual, del montaje; surgen los géneros, las formas narrativas, etc.  

Es decir, este prodigioso medio expresivo, artístico, cultural y de ocio 
que hoy conforma lo audiovisual, se valió del ingenio, la valentía, el 
entusiasmo y la dedicación de mucha gente. Entre esas personas encontramos 
bastantes mujeres que fueron imaginativas, creativas y que descollaron como 
guionistas, escritoras, montadoras, directoras, cámaras, productoras… 
Mujeres cuyas aportaciones fueron decisivas.  

Resultaría premioso y poco productivo hacer un compendio de 
nombres de pioneras. Mi objetivo es, por lo tanto, el de resaltar y ejemplificar 
el hecho de que, a pesar de las múltiples barreras e inconvenientes que 
hubieron de sortear, en los inicios del cine, hubo mujeres importantes, 
poderosas e innovadoras. 

Entre ellas citaremos, a modo de ejemplo, a Lois Weber (USA, 1881-
1939). Lois empezó como actriz, pero rápidamente pasó a escribir guiones y a 
dirigir sus propios films, el primero de las cuales data de 1911. Su cine, con 
marcado carácter social, abordaba temas complejos y conflictivos: el aborto, 
el control de natalidad (Where Are My Children?), la pena de muerte (The 
People vs. John Doe), y el alcoholismo y la drogadicción (Hop, the Devil's 
Brew). Y en 1917 creó su propia productora. 

Pero, la Primera Guerra mundial cambió los gustos de la población. 
En efecto, después de tan atroz trauma, el público buscaba diversión y rehuía 
las películas que plantearan cualquier tipo de problemáticas. En consecuencia, 
durante los felices años 20 (esos que acabaron tan brutal y salvajemente con 
el Crac del 29 y la Gran Depresión) los films de Weber dejaron de tener éxito.  

 
La desaparición de las mujeres. 
El cine, en sus inicios, fue una aventura anárquica e individualista a 

la que se lanzaban espíritus creativos, imaginativos, aventureros, juguetones, 
ávidos de experimentar y crear nuevas formas expresivas. Pero pronto tomó 
otros derroteros. En efecto, al hacerse espectáculo de masas, se convirtió en 
negocio muy rentable. Rápidamente se crearon grandes estudios con los que 
difícilmente los pequeños podían competir porque, además, los poderosos 
montaron sus propias cadenas de distribución que acapararon el mercado. Las 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 210 - 

productoras independientes como las de Guy o Weber se vieron yuguladas, 
incapacitadas para competir con ellos y condenadas a la ruina.  

Y ya se sabe que donde hay mercado, negocio, industria poderosa, 
los varones mandan (sigue siendo cierto pero en aquellos años lo era sin 
fisura alguna). Consecuencia: las mujeres directoras desparecieron, o, más 
exactamente, solo quedó alguna rara avis. Tal es el caso de Dorothy Arzner 
(USA, 1897-1979). Dorothy empezó como secretaria del departamento de 
guiones para los hermanos C. DeMille. Pronto se hizo script, luego, 
montadora, guionista y finalmente, en 1927, con el beneplácito de los 
estudios, realizó su primera película. Sus mayores éxitos fueron ya films 
sonoros. A Dorothy Arzner se debe el invento de la “jirafa”, artilugio que 
hace posible la captura de sonido directo con precisión y facilidad. 
Recordemos también que en una de sus películas, Christopher Strong (1936, 
aparece Katharine Hepburn vistiendo pantalones, cosa nunca antes vista en 
pantalla.  

 
Una cineasta genial, pero…   
Leni Riefenstahl (Alemania, 1902-2003) es una figura extraordinaria, 

un genio de la dirección cinematográfica. Aunque, al considerar su obra, 
hemos de enfrentarnos con una desagradable realidad: se puede ser eminente 
en un arte y, al mismo tiempo, ideológicamente atroz. En efecto, sus 
documentales, La victoria de la fe (1933) y, más aún, El triunfo de la 
voluntad (1934) ensalzan y glorifican a los nazis.  

Todas sus películas eran técnicamente revolucionarias e innovadoras 
pero su film más portentoso fue, sin duda, Olympia (1938)4, sobre los juegos 
Olímpicos de Berlín de 1936.  

Para el rodaje, Leni usó cámaras en movimiento (montadas sobre 
raíles o ruedas), teleobjetivos, ángulos insólitos (cavando fosas para captar los 
saltos, por ejemplo), fotografía aérea, cámara subacuática…  

Nos encontramos, pues, ante una cineasta genial cuyas propuestas 
nos siguen pareciendo modernas (a pesar de los prodigiosos avances técnicos 
de los que hoy gozamos) y que, por supuesto, influyó poderosamente en los y 
las cineastas posteriores. 

Al acabar la Segunda Guerra Mundial, fue detenida y procesada. 
Alegó –como tantos otros- que no conocía los horrores cometidos por el 
régimen de Hitler. No la condenaron. 

Siguió haciendo documentales y reportajes fotográficos hasta edad 
muy avanzada pero cambió totalmente de temática y se centró en los pueblos 
nuba de África y los fondos marinos. 

 
En España también. 
Aunque, como acabo de decir, no se trata de enumerar nombres, sí 

creo necesario evocar la existencia, ya desde principios del siglo XX, de 
varias directoras española prestigiosas. Así, por ejemplo, Elena Jordi (Cercs 

                                                
4 https://www.youtube.com/watch?v=WM6lC8BqcYE (Consultado el 28/02/2019). 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

  - 211 - 

1882-Barcelona 1945), Helena Cortesina (Valencia 1904-Buenos Aires 
1984), Rosario Pi (Barcelona, 1899 – Madrid, 1967) que fue la primera que 
dirigió una película sonora. La carrera de todas ellas quedó truncada tras la 
rebelión fascista contra la República y la consiguiente guerra civil. 

Durante el franquismo encontramos otra rara avis, Ana Mariscal 
(Madrid, 1923-1995). Ana resultaba, ya antes de llegar al cine, una excepción 
pues estudiaba Ciencias Exactas (carrera “poco femenina” y más en aquella 
época donde las mujeres universitarias eran escasísimas). Descubrió el mundo 
de la cinematografía por casualidad. Empezó como actriz y enseguida logró 
gran éxito. Actuó también en el teatro y formó su propia compañía. En los 
años cincuenta, creó la productora Bosco Films. Rápidamente se lanzó a 
escribir guiones y a dirigir sus propias películas.  

A finales de los años sesenta aparecen tres mujeres excepcionales: 
Josefina Molina (Córdoba, 1936) fue la primera que, en 1969, obtuvo 

el título de realizadora en la Escuela Oficial de Cine.  
De entre sus muchos trabajos (también para la televisión y el teatro) 

destacan: La Lola se va a los puertos (1993), Esquilache (1988), la serie 
Teresa de Jesús (1984) y, muy especialmente, su película Función de noche 
(1981). En las redes podemos encontrar varias interesantes entrevistas donde 
ella habla de sus films y su trayectoria5.  

Cecilia Bartolomé (Alicante, 1943), cuya primera película, Margarita 
y el lobo6 (1969) es divertida, iconoclasta e ilustrativa de la situación de las 
mujeres y de la ruptura y el foso mental que en los últimos años del 
franquismo existían entre la maquinaria dictatorial del poder y la ideología 
avanzada de las capas más jóvenes y dinámicas de la población.   

Pilar Miró (Madrid, 1940-1997) fue la primera mujer Directora 
General de Cinematografía y la primera Directora General del Ente de 
Radiotelevisión Española. Su película El crimen de Cuenca (1979) estuvo 
censurada durante varios años pese a que narraba una historia real. De los 
films realizados por Pilar Miró aconsejamos El pájaro de la Felicidad (1993). 

 
Actrices pioneras. 
El cinematógrafo, desde su nacimiento, gozó de gran éxito popular. 

Era un invento fascinante que, además, no requería grandes escenarios ni 
montajes especiales: un espacio cualquiera, una pared blanca, algunas sillas y 
un aparato de proyección (recordemos que, en esa época, era el mismo con el 
que se filmaba). Consecuentemente, en todos los barrios se habilitaron salas a 
las que las que se podía acudir sin grandes protocolos y a precios módicos.  

Las mujeres fueron desde el principio espectadoras entusiastas. En un 
mundo que les tenía tan estrictamente vetado el espacio público y, por el 

                                                
5 Por ejemplo: https://www.youtube.com/watch?v=OaGcOUJHWt8 (Consultado el 
28/02/2019) 
https://www.youtube.com/watch?v=CyyCHQUX8kg (Consultado el 28/02/2019). 
https://www.youtube.com/watch?v=rSfv3kNVa7o (Consultado el 28/02/2019). 
6 https://www.youtube.com/watch?v=s7ghyVyFYiU (Consultado el 28/02/2019). 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 212 - 

contrario, las encerraba en los espacios domésticos, el cine resultó una 
maravillosa ventana, barata y accesible por la que podían asomarse al mundo.  

Aunque en los orígenes del cine los actores y actrices eran anónimos 
y sus nombres no figuraban en ninguna parte, pronto destacaron figuras que 
los y las espectadoras consideraban especialmente atractivas y a quienes 
reconocían de unos films a otros.  

Los productores se percataron de ello y comprendieron que era bueno 
y positivo para su negocio. En consecuencia, se afanaron por favorecer y 
promocionar tal tendencia. Nació lo que luego se llamó el star system. 

De todas actrices de esa primera época hasta los años 40 evocaremos 
algunas figuras que marcaron profundamente la historia del cinematógrafo. 
Las hemos elegido porque son mujeres que, además de actuar, escribieron 
guiones, dirigieron y produjeron.   

Así, por ejemplo, Alla Nazimova (Crimea, 1879-7945) que primero 
fue una estrella de los escenarios de Moscú y San Petersburgo. Después de 
una gira por Europa, llegó a Nueva York 1906 donde emprendió una exitosa 
carrera teatral hasta que, en 1916, debutó en el cine. En 1918, empezó a 
producir y escribir sus propias películas -muchas de las cuales se 
consideraban muy “atrevidas”- y en las que también actuaba. Su poder en 
Hollywood llegó a ser considerable. Era lesbiana (aunque estaba casada con 
un actor y director, igualmente homosexual) y su vida privada también daba 
mucho que hablar.  

Mary Pickford (Canadá, 1892-1979) trabajó en el teatro desde niña, 
en condiciones muy duras, de supervivencia. A los 15 años Mary se marchó a 
Nueva York en busca de fortuna y del teatro pasó al cine. Sus primeras 
películas datan de 1909. Mary se convirtió en una de las primeras grandes 
estrellas reconocidas por el público. Una de las primeras cuyo nombre 
empezó a aparecer en los títulos de crédito. Y la primera a la que se la calificó 
como «la novia de América». En 1915 fundó su propia productora. Cuatro 
años más tarde se asoció con Chaplin, D.W. Griffith y Douglas Fairbanks, 
para crear United Artists. Al poco tiempo, Fairbanks y Pickford se casaron.  

Como acabamos de decir, Mary Pickford gozaba de gran fama pero 
estaba encasillada en el papel de “ingenua romántica”, de joven que sufre 
penalidades sin cuento y a la que, finalmente, el protagonista ha de salvar.  

En un momento dado, Mary decidió abandonar esos papeles de 
“huérfana, cándida y débil”. Tomo la decisión de cortarse los tirabuzones 
(todo un símbolo). Como consecuencia, estuvo un año sin trabajar. Pero 
aguantó la presión. Volvió con una película sonora. Aunque su nueva imagen 
no logró despertar entre el público el mismo fervor del que había gozado 
anteriormente, consiguió un Óscar (el segundo que otorgaba en la historia del 
cine, el primero lo había ganado el año anterior Janet Gaynor).  

Voluntariamente se fue retirando del trabajo de actriz (había rodado 
más de 200 películas) y centrándose en la producción. 

Lillian Gish (USA, 1893-1993). Lillian tuvo, al igual que Mary 
Pickford una infancia muy dura y miserable. Debutó en el cine en 1912. El 
primer gran film en el que actuó fue Nacimiento de una nación (1014) 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

  - 213 - 

dirigido por D. W. Griffith. La película, considerada como una gran obra 
clásica, lanzó a Lilian Gish a la fama.  

Este reconocimiento mundial le permitió negociar con la productora, 
MGM, ciertos aspectos de su trabajo (elegir temas, directores y compañeros 
de reparto). Pero Louis B. Mayer no soportaba que nadie –y menos aún una 
mujer- mermara su poder por lo que, bajo cuerda, comprando a la prensa 
especializada, emprendió una feroz campaña de desprestigio (ya era “vieja”, 
ya “estaba pasada”, etc.) al tiempo que promovía a otras actrices.  

A partir de los treinta años, Lilian Gish se fue retirando del cine. 
Volvió, cuando ya tenía sesenta, en papeles secundarios pero muy notables, 
en films de calidad y con directores de prestigio. Como murió con casi cien 
años, resulta ser la actriz que tiene la carrera cinematográfica más larga de la 
historia. En 1971 le otorgaron un Óscar honorífico. 

Louise Brooks (USA, 1906-1985). Solo hizo 26 películas (15 mudas 
y 11 sonoras), pero, entre ellas, hay varias que están consideradas grandes 
obras. Fue una de las caras más famosas del Hollywood de aquellos años. 
Tanto su aspecto (con el pelo cortado “a lo garçon”, por ejemplo) como su 
forma de actuar (muy natural y alejada de las exageradas mímicas habituales 
en el cine mudo), le daban una personalidad muy peculiar.  

Había sufrido abusos sexuales con 9 años, abusos de los que –como 
ella misma reconocía- le quedaron graves secuelas. Tuvo problemas con el 
alcohol desde los 14 años. Pero era inteligente y se abrió paso con coraje y 
determinación. Su carácter indómito e irónico la llevaba a frecuentes 
enfrentamientos con productores y directores.  

En 1928, cuando ya era una gran estrella de Hollywood, vino a 
Europa y rodó dos películas en Alemania: La caja de Pandora y Tres páginas 
de un diario, dirigidas por Pabst, ambas consideradas obras maestras. En 
Francia rodó otra, Prix de beauté.    

Los tres films causaron gran escándalo y fueron acusados de atacar 
los principios morales de la sociedad y de mostrar una sexualidad 
excesivamente libre (en La caja de Pandora aparece por primera vez una 
lesbiana en pantalla). Al volver a EEUU, los estudios la rechazaron y dejaron 
de ofrecerle papeles importantes, hasta que, a los pocos años –cuando ella 
solo tenía 32-, desapareció totalmente del cine y se vio obligada a malvivir 
como pudo.  

Durante la Segunda Guerra Mundial, dado que muchos periodistas 
estaban en Europa, un conocido suyo le propuso escribir crónicas sobre 
Hollywood. Louise Brooks que era culta y escribía muy bien, destacó 
enseguida y terminó su vida escribiendo artículos y guiones.  

Mae West (USA, 1893-1980). Si hablamos de pioneras y 
rompedoras, forzoso es recordarla. En medio de la moralina reinante en 
aquellos años y del prototipo de chicas buenas, ingenuas, sufridoras y púdicas 
que esperaban la llegada del príncipe salvador, Mae se especializó en lo 
contrario: en un personaje de mujer procaz y atrevida que derrochaba descaro, 
humor, irreverencia. Nunca quiso interpretar jovencitas cándidas, sino 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 214 - 

mujeres que reivindicaban de forma explícita sus propios deseos sexuales y 
vitales.  

Escribió varias obras de teatro de gran éxito y, en el cine -incluso 
cuando no era autora de los guiones- creaba sus propios diálogos llenos de 
divertidas réplicas que bullían de juegos de ingenio, doble sentido y alusiones 
eróticas. 

En varias ocasiones fue multada e incluso condenada a la cárcel, pero 
ella, en un alarde de descaro total, lejos de amilanarse, lo aprovechó para 
hacerse publicidad presentándose a la puerta de la prisión en limusina y 
sepultada en ramos de flores.  

Con todo, su apogeo fue relativamente breve porque la rigurosa 
censura del Código Hays limitó cada vez más sus diálogos y consiguió que, 
en 1938, la Paramount la despidiera. Ya no volvió nunca más a disfrutar de 
una gloria como la que había tenido, pero su personaje insolente, irónico y 
rompedor ha quedado para siempre en la historia del cine. Recordemos 
algunas de sus más famosas réplicas: 

 
“No te cases con un hombre para reeducarle; para eso existen los reformatorios”. 
“Cuando soy buena, soy muy buena. Pero cuando soy mala, soy mejor”. 
“Las chicas buenas van al cielo, las malas a todas partes”.  
“He escrito mi biografía. Va sobre una chica que perdió su reputación y nunca la 

echó de menos”.  
 
No quisiera acabar estas breves líneas sin aludir a Hedy Lamarr 

(Austria, 1914-2000). Era una superdotada que, con solo 16 años, empezó a 
estudiar ingeniería. Abandonó los estudios al cabo de tres años para cursar 
arte dramático.  

En 1933 –con 19 años- rodó Extasis, de Gustav Machaty. La película 
(que, por otra parte, no es especialmente extraordinaria) la mostraba desnuda 
bañándose en un lago y corriendo por el bosque. En una de las escenas, 
simulaba un orgasmo7. Era la primera vez en la historia del cine que se 
mostraban tales cosas.  

Sus padres, asustados, la empujaron a casarse con Friedrich Mandl, 
un poderoso comerciante de armas, amigo personal de Mussolini y Hitler.  

Mandl, extremadamente posesivo y celoso, la convirtió en su cautiva, 
constantemente vigilada. Ella aprovechó su encierro para seguir estudiando 
ingeniería y, dadas las frecuentaciones de su esposo, para aprender los 
pormenores de la tecnología armamentística.  

En sus memorias cuenta cómo, en 1937, después de drogar a la criada 
encargada de vigilarla, consiguió escapar y llegar a París donde entró en 
contacto con el mundo artístico y cinematográfico. Unos meses más tarde, se 
marchó a EEUU donde inició una exitosa carrera como actriz. 

En su vida hay, sin embargo, una faceta menos conocida pero 
extraordinaria: la de inventora. En efecto, en 1941, en plena guerra mundial, a 

                                                
7 https://www.youtube.com/watch?v=3R_sVeezhpY (Consultado el 28/02/2019). 
 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

  - 215 - 

fin de contribuir a la victoria aliada, Hedy Lamarr puso en práctica sus 
saberes armamentísticos y de ingeniería y se lanzó a investigar -junto con el 
compositor George Antheil- un nuevo sistema de comunicación secreta 
basado en la técnica de conmutación de frecuencias. Lo patentaron con sus 
respectivos nombres pero regalaron la patente al gobierno de USA que, sin 
embargo, no la usó. En efecto, al ser un procedimiento de codificación y 
transmisión tan innovador, la llamada “técnica Lamarr” requería pasar de un 
sistema mecánico a un sistema electrónico. Tal cosa no fue posible hasta 1957 
cuando una empresa privada compró la patente y puso a un grupo de 
ingenieros a trabajar sobre ella. Esta técnica sigue siendo utilizada hoy en día 
tanto en los ámbitos militares como en la telefonía móvil y en la Wi-Fi.  

En el documental Hedy Lamarr: from Extase to Wifi (Alexandra 
Dean, 2018), sus hijos cuentan cómo, en las sucesivas casas que habitaban, 
Hedy instalaba siempre un laboratorio donde se encerraba y era feliz.  

Pero el documental también nos dice su frustración por no ser 
reconocida como inventora y la desolación que sentía ante el hecho de que 
nadie (tampoco sus parejas) valorara ni su inteligencia ni su ingenio creativo. 
Todos querían y buscaban lo contrario: una bella cara, un hermoso cuerpo y 
punto. Como ella misma dijo: “Cualquier mujer puede tener glamour. Para 
ello, basta con quedarse quieta y parecer tonta”. Detrás de estas palabras se 
adivina su amargura.  

Pero ese insistente ninguneo de su talento investigador y esa pertinaz 
alabanza de su rutilante beldad, repetidas incansablemente por quienes la 
rodeaban, la prensa y los estudios, terminaron por desquiciarla. Ya antes de 
los cuarenta, empezó a someterse a operaciones de cirugía estética a las que 
se hizo adicta y que la fueron convirtiendo en un ser patético. 

 
¿Rutilantes estrellas? 
Como se desprende de este breve recorrido, muchas de estas mujeres 

fueron supervivientes del maltrato, la pobreza, los celos, las injusticias, el 
acoso, la intolerancia… Y, como también se sabe, para ellas las dificultades 
no acabaron con la llegada de la fama.  

En efecto, los estudios las explotaban al máximo, les imponían 
horarios de trabajo infernales, controlaban su privacidad hasta los mínimos 
detalles, las obligaban a salir acompañadas de “partenaires adecuados” y 
siempre debidamente maquilladas, peinadas y vestidas. Es decir, sus vidas 
personales quedaban sometidas a las exigencias de las productoras.  

Cuando ellas, basándose en su fama, exigían el control, los estudios 
las saboteaban, tal y como le pasó a Gish.  

Los casos son variados, por supuesto, pero conviene recordar estas 
realidades porque sería ingenuo pensar que vivieron en el glamour. 

Es más, hay otro sórdido capítulo del que se habla poco: las drogas. 
Tal y como como acabo de decir y tal y como escribí en mi blog8, además de 
sufrir presión y control constantes, durante los rodajes, trabajaban sin 

                                                
8 http://pilaraguilarcine.blogspot.com/  



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 216 - 

descanso en jornadas de 12 o 14 horas (tres o cuatro horas más que sus 
compañeros masculinos debido al maquillaje, peluquería, pruebas de 
vestuario y de luz, etc.). Para hacerles aguantar tal ritmo, los estudios 
apelaban a doctores que les daban pastillas “milagrosas” y les inyectaban 
“vitaminas”. O eso les decían. En realidad, las drogaban sin recato alguno con 
metanfetaminas y similares. Y luego, por la noche, les metían otro chute para 
que cayeran groguis sin tiempo de plantearse nada. Al día siguiente, las 
volvían a “espabilar” de nuevo. 

En consecuencia, muchas terminaban con el sistema nervioso 
destrozado y con problemas de adicciones múltiples. 

Además, para ellas era muy duro saber que, en sus vidas privadas, 
forzosamente defraudaban en relación con su imagen idealizada por la 
pantalla, imagen que, por otra parte, era la que sus amantes y parejas 
buscaban. Constataban que a nadie importaba su carácter o su inteligencia, 
solo su cuerpo: Hedy Lamarr «la mujer más bella del mundo», Ava Gardner 
“el animal más bello del mundo» y así sucesivamente. 

Pese a que muchas fueran mujeres de gran carácter, aguantar tales 
presiones no resultaba nada fácil y ellas mismas terminaban asumiendo una 
cierta culpabilidad por no ser Rita Hayworth sino Margarita Carmen Cansino, 
no ser Hedy Lamarr sino Eva María Kiesler, no ser Marilyn Monroe sino 
Norma Jeane Mortenson. Como señaló Rita Hayworth: “Los hombres que 
conozco se acuestan con Gilda, pero se levantan conmigo”. 

Pero los estudios no tenían piedad alguna: o las doblegaban o las 
marginaban y, en cualquier caso, las trituraban. Lo milagroso es que algunas 
lograran superar tal locura. 

 
Y también hay muchas más… 
La intención de esta pequeña muestra es la de recordar que existieron 

grandes pioneras, tanto delante como detrás de la cámara. Mujeres que 
abrieron caminos para todas nosotras. 

De este breve recorrido se desprende que estas mujeres, de 
trayectorias diversas, tienen en común el haber sido fuertes, atrevidas, 
valientes, batalladoras. Nada les fue regalado. 

 
Además, quiero acabar resaltando otra realidad actual: en el mundo 

audiovisual las mujeres siguen siendo pioneras. En efecto: durante años 
(fundamentalmente los cuarenta, cincuenta y sesenta) los varones acapararon 
la dirección y la producción. Prácticamente todas las directoras 
desaparecieron. Cierto que quedaban algunas guionistas pero trabajando bajo 
el control masculino. Hay que llegar a los setenta, con el renacer del 
movimiento feminista, para volver a encontrar de nuevo nombres de 
femeninos en la dirección, la producción, el guion.  

Actualmente, su presencia sigue en aumento pese a todas las 
dificultades añadidas con las que se enfrentan. Pero ellas batallan sin 
descanso. Podemos decir, pues, que son pioneras, pioneras que conquistan 
espacios, abren caminos y nos agrandan a mirada de todas.  



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

  - 217 - 

BREVE BIBLIOGRAFÍA:  
 
AGUILAR CARRASCO, Pilar, El papel de las mujeres en el cine, Madrid: 
Santillana, 2018. 
AGUILAR CARRASCO, Pilar, La imagen te ciega. Manual básico de 
análisis audiovisual, Madrid: Santillana, 2019. 
BRÜCKNER, Jutta, “Cinéma, regard, violence”, Les Cahiers du Grif, 25 
(1982), pp. 84-95. 
KUHN, Annette, Cine de mujeres, feminismo y cine, Madrid: Cátedra, 1991. 
Fonseca, Victoria y Utrera Macías, Rafael (dir.), Ana Mariscal (1921-1995): 
una cineasta pionera, Madrid: Egeda, 2002. 
GUY, Alice. Autobiographie d’une pionnière du cinéma (1873-1968), Paris: 
Musidora, Denoël/Gonthier,1976. 
MARTÍNEZ TEJEDOR, María Concepción, Directoras pioneras del cine 
español, Madrid, Fundación FirstTeam, 2016.  
RIEFENSTAHL, Leni, Memorias, Barcelona: Lumen, 2013.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 218 - 

  



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

  - 219 - 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

ÍNDICE 
 

 
Presentación…………..………………………....……………………………… 9 

 
 
Mujeres artistas en la Sevilla del Siglo XVI. Noticias sobre bordadoras ..... 15 
Rocío Gelo Pérez y Antonio J. Santos Márquez 
 
Marina de Escobar y su experiencia visionaria como fuente de inspiración 
artística  ......................................................................................................... 27 
Carmen de Tena Ramírez 
 
Monjas, damas y comediantas: caras de un mismo prisma escénico. La mujer y el 
teatro musical del Siglo de Oro............................................................................ 49 
Cristina Bayón Álvarez 
 
Fernán Caballero y el modelo autorial femenino……………………….……… 65 
Mercedes Comellas  
 
La pintora Antonia Rodríguez Sánchez de Alva. Estado de la cuestión y nuevas 
aportaciones a su catálogo …………………………….………...…………………. 95 
María del Castillo García Romero 
 
Hacia el empoderamiento de las mujeres en las artes. Pintoras españolas en los 
Salones franceses (1850-1900)……….………………………….…...……..… 107 
Magdalena Illán Martín 
 
Visibilizar desde la colectividad. Exposiciones de mujeres artistas .……….… 125 
Daniel Vizcaíno Ruiz 
 
Equilibristas: Amy Lowell, Gertrude Stein y las trampas del 
modernismo………………………………………...………..................................... 143 
Mª. Ángeles Toda Iglesia 
 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 220 - 

Amazonas y Penélopes: (Auto)representaciones de las mujeres en la Primera 
Guerra Mundial ………………………………………………………………………. 159 
Carolina Sánchez-Palencia Carazo 
 
La reinvención de lo sagrado en el imaginario femenino del arte contemporáneo 
colombiano ……………………………………………………………………..… 177 
Sandra Patricia Bautista Santos 
 
Catherine Weldom: la mujer que caminaba por delante ………….………..… 189 
Lucía Pérez García 
 
Mujeres de cine: pioneras y avanzadilla……………………………....………. 207 
Pilar Aguilar Carrasco 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

  - 221 - 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 222 - 

  



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

  - 223 - 

  



Mujeres, Arte y Poder. El papel de la mujer en la transformación de la Literatura y las Artes 
 

 - 224 - 

 


